

شیعیم سلسلہ (اللہ شریف) پاکستان کے چند بڑے اصحاب کے عین طلباء

سوالیہ  
پرچہ  
کے ساتھ

برائے طلباء

# لوران کا تبید

حل شدہ پرچہ جاں

درجہ عالمیہ

2

نفعی خواہ شد لورانی دامت برکاتہم عالیہ



اردو بازار لاہور

درس نظامی کے طلباء و طالبات کے لیے

پیشی  
دوبہر

الحمد لله نورانی گائیڈز ریڈی میڈیا پرنسپل

2014 سے 2019 تک کے تمام حل شدہ پرچہ جات

نواب



Read Online

Download PDF

+923145879123 حافظ محمد حسین اسدی

## ترتیب

**☆ عرض ناشر**

﴿ درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2014 ﴾

**☆ پرچہ اول: صحیح بخاری**

**☆ پرچہ دوم: صحیح مسلم**

**☆ پرچہ سوم: جامع ترمذی**

**☆ پرچہ چہارم: سنن ابو داؤد و آثار السنن**

**☆ پرچہ پنجم: سنن نسائی و سنن ابن ماجہ**

﴿ درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2015 ﴾

**☆ پرچہ اول: صحیح بخاری**

**☆ پرچہ دوم: صحیح مسلم**

**☆ پرچہ سوم: جامع ترمذی**

**☆ پرچہ چہارم: سنن ابو داؤد و آثار السنن**

**☆ پرچہ پنجم: سنن نسائی و سنن ابن ماجہ**

﴿ درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2016 ﴾

**☆ پرچہ اول: صحیح بخاری**

**☆ پرچہ دوم: صحیح مسلم**

**☆ پرچہ سوم: جامع ترمذی**

**☆ پرچہ چہارم: سنن ابو داؤد و آثار السنن**

**☆ پرچہ پنجم: سنن نسائی و سنن ابن ماجہ**

## عرض ناشر

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

تَعَمَّدَهُ وَنَصَّلَى وَنَسَّلَمَ عَلٰى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ

الصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰيْكَ يٰأَيُّهَا سُوْلَالُ اللّٰهِ وَعَلٰى إِلٰكَ وَآصْحَابِكَ يٰأَيُّهٰبِ إِلٰهِ  
ہمارے ادارہ کے قیام کے بنیادی مقاصد میں سے ایک یہ بھی تھا کہ قرآن کریم کے  
ترجم و تفاسیر، کتب احادیث نبوی کے تراجم و شروحات، تکمیل فتحتے کے تراجم و شروحات،  
کتب درس نظامی کے تراجم و شروحات اور بالخصوص نصابی تنظیم المدارس (السنۃ)  
پاکستان کے تراجم و شروحات کو معياری طباعت اور مناسب دامون میں خواص و عوام اور  
طلبا و طالبات کی خدمت میں پیش کیا جائے۔ مختصر عرصہ کی خلاصہ سی سے اس مقصد میں ہم  
کس حد تک کامیاب ہوئے ہیں؟ یہ بات ہم قارئین پر چھوڑتے ہیں۔ ہم بطور فخر ہیں بلکہ  
تحدیث تحدیث کے طور پر ہم اس حقیقت کا اظہار ضرور کریں گے کہ وطن عزیز پاکستان کا کوئی  
جامعہ کوئی لاپرواں کوئی مدرسہ اور کوئی ادارہ ایسا نہیں ہے جہاں ہماری مطبوعات موجودہ  
ہوں۔ فالحمد لله على ذلك

علوم و فنون کی اشاعت کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ طلبا و طالبات کی آسانی اور امتحان  
میں کامیابی کے لیے تنظیم المدارس (السنۃ) پاکستان کے سابقہ پرچجات حل کر کے  
پیش کیے جائیں۔ اس وقت ہم ”نورانی گائیڈ (حل شدہ پرچجات)“ کے نام سے تمام  
درجات کی طالبات کے لیے علمی تخفیض کر رہے ہیں جو ہمارے قلمی معاون جناب مفتی  
محمد احمد نورانی صاحب کے قلم کا شہکار ہے۔ نصابی کتب کا درس لینے کے بعد اس حل شدہ  
پرچجات کا مطالعہ ہونے پر سہاگر کے مترادف ہے اور یقینی کامیابی کا ضامن ہے۔ اس کے  
مطالعہ سے ایک طرف تنظیم المدارس کے پرچجات کا خاکہ سامنے آئے گا اور دوسری  
طرف ان کے حل کرنے کی عملی مشق حاصل ہوگی۔ اگر آپ ہماری اس کاوش کے حوالے  
سے اپنی تجربی آراء دینا پسند کریں تو ہم ان آراء کا احترام کریں گے۔

آپ کا تخلص: شبیر حسین

الاخبار السنوي النهاي تحت اشراف تنظيم المدارس لأهل السنة باكتستان

## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

”السنة الثانية“ الموافق سنة 1435ھ 2014ء

### پاکستانی اولیٰ: لصحیح البخاری

مجموع الأرقام: ۱۰۰  
الوقت المحدود: ثلث ساعات

الملحوظة: السؤال الأول ايجاري ولڪ الخيار في الباقي أن تجوب  
عن الكلمة

السؤال الأول: عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله  
صلى الله عليه وسلم مر على رجل من الأنصار وهو يعظ أخاه في الحياة  
فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم دعه فإن الحياة من الآيات .

(۱) ترجم الحديث الى الاردية وبين ان ”دعه“ آية صيغة وأی قسم  
من الأقسام السبعة الصرفية؟ (۱۰)

(۲) عرف الحياة وفضل معنى قوله ” وهو يعظ أخيه في الحياة؟“ (۷)

(۳) من هم الأنصار ولم سموا بهذا الاسم؟ اذكر خمسة أسماء  
للحشابة من الأنصار؟ (۸)

السؤال الثاني: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من يرد الله به  
خيرا يفقهه في الدين وانما أنا قاسم والله يعطي ولن تزال هذه الأمة قائمة  
على أمر الله لا يضرهم من خالفتهم حتى يأتي أمر الله .

(۱) شكل الحديث ثم ترجمته الى الاردية؟ (۱۰)

## درج عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2014ء

### پرچہ اول: صحیح بخاری

سوال نمبر ۱: عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر على رجل من الأنصار وهو يعظ أخاه في الحياة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم دعه فإن الحياة من الإيمان .

(الف) ترجم الحدیث الى الأردية وبيان أن ”دعه“ آیة صیغة وأی قسم من الأقسام السبعة الصرفیة؟  
 (حدیث کاردو میں ترجمہ کریں، ”دعه“ کون سا صیغہ ہے اور ہفت اقسام میں سے کیا ہے؟)

(ب) عرف الحياة وفصل معنی قوله ”وهو يعظ أخيه في الحياة“  
 (حياة کی تعریف کریں اور ”وهو يعظ أخيه في الحياة“ کا تفصیلی مفہوم بیان کریں؟)

(ج) من هم الأنصار ولم سموا بهذا الاسم؟ اذکر خمسة أسماء للصحابة من الأنصار؟  
 (انصار کون ہیں اور ان کا یہ نام کیوں رکھا گیا ہے؟ انصار صحابہ سے پانچ کے اسماء گرامی تحریر کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت عبد اللہ بن عمر رضي الله عنهما کی روایت ہے: یہٹک نبی کریم ﷺ کے طبقے میں پندو ایک انصاری صحابی کے پاس سے گزرے جو اپنے بھائی کو ”حياة“ کے بارے میں پندو

(۲) بین علاقہ قوله صلى الله عليه وسلم ”إنما أنا قاسم“ بما قبله؟ (۵)

(۳) ما المراقب ”هذه الأمة“؟ جميع الأمة أو جماعة مخصوصة؟

وعلى الثاني عین تلك الجماعة؟ (۱۰)

السؤال الثالث: ان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى من الليل مثني ويوتر برکعة .

(۱) ترجم الحدیث الى الأردية؟ (۵)

(۲) اكتب اختلاف الالئمة الأربعۃ فى عدد رکمات الوتر مع دلائلهم؟ (۱۰)

(۳) أيد مذهبك بالدلائل القوية؟ (۵)

(۴) أجب عن الحديث المذكور في السؤال ما يوافق مذهبك؟ (۵)  
 السوال الرابع: عن جابر بن مطعم قال أضللت بغير الى فذهبت بعرفة فقلت هذا والله من الحمس فما شانه هنا؟

(۱) ترجم الحدیث الى الأردية وبيان مراد الجملة المخطوط عليها؟ (۱۰)

(۲) کم حجۃ حجۃ النبي صلى الله عليه وسلم قبل الهجرة وبعدها؟  
 وأيضاً ذكر تعداد عمراته صلى الله عليه وسلم؟ (۱۰)

(۳) لم سميت قريش بالحمس؟ (۵)

السؤال الخامس: عن أنس بن مالک أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى جعفر او زید اقبل أن يحبني خبرهما وعيناه تزرفان .

(۱) ترجم الحدیث الى الأردية؟ (۵)

(۲) اذکر أحوال جعفر وزید نسباً وشرفه وفي آیة غزوة استشهادها؟ (۱۰)

(۳) في هذا الحديث معجزة للنبي صلى الله عليه وسلم، ما هي؟  
 أوضحتها؟ (۱۰)

نصیحت کر رہا تھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے فرمایا: تو اسے چھوڑ، کیونکہ حیا، ایمان کا حصہ ہے۔

لفظ "دعه" صینہ اور اس کا ہفت اقسام سے تعلق: لفظ "دعه" میں خ واحد ذکر، فعل امر حاضر معروف ثلاثی مجرم، ہفت اقسام سے، تقصیل یا باب تصریح نہ فخر۔ انت ضمیر اس میں پوشیدہ ہے جو قابل ہے اور "ه" ضمیر منسوب حکماً مخصوص ہے۔ فعل اپنے قابل اور مخصوص سے مل کر جملہ فعلیہ انشائیہ ہوا۔

### (ب) حیاء کی تعریف اور "وَهُوَ يَعْظِمُ أَخَاهَ فِي الْحَيَاةِ" کا مفہوم:

حیاء کا لغوی معنی ہے: طامت کرنا، سرزنش کرنا، خوفزدہ ہونا۔ اصطلاحی معنی ہے: معصیت و نافرمانی کے کاموں سے دور رہنا اور ان کا ارتکاب نہ کرنا۔

ہر مسلمان خود بے حیائی اور برے امور سے اپنے آپ کو بچاتا ہے اور دوسروں لئے لوگوں کو پاخوس بھائیوں کو اس سے دور رہنے کی تلقین کرتا ہے، تاکہ اسلامی معاشرہ کے وہ مہذب افراد بن جائیں اور باعزت زندگی گزار سکیں۔ اسی مقصد کے پیش نظر ایک انصاری صحابی اپنے بھائی کو "حیاء" کے بارے میں سخت الفاظ میں نصیحت کر رہے تھے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بارے میں شدید الفاظ اور گرفت کرتے ہوئے سماحت فرمایا تو فرمایا: تم اپنے بھائی کو اپنی حالت پر چھوڑ دو، جب یہ صاحب ایمان ہیں تو صاحب حیاء بھی بن جائیں گے، کیونکہ ایمان اور حیاء دونوں معارض اشیاء نہیں ہیں بلکہ حیاء، ایمان کا حصہ ہے۔

### (ج) انصار کی وجہ تسمیہ:

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو دھمکوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: (۱) مہاجرین: یہ دہ لوگ ہیں جو کمکہ چھوڑ کر اور عازم ہجرت ہو کر مدینہ طیبہ آگئے، تاکہ کفار کے ظالم اور ان کی عدالتی کا رروائی سے محفوظ رہ سکیں۔ (۲) انصار: یہ دہ لوگ ہیں جو مدینہ طیبہ کے رہنے والے تھے اور انہوں نے اپنے مہاجرین بھائیوں کی دل کھول کر معاونت کی اور انہیں اپنے

پاؤں پر کھڑا کرنے کی کوشش کی۔ چونکہ انصار نے اپنے مہاجرین بھائیوں کی خوب مدد کی تھی، اسی وجہ سے انہیں "انصار" کہا جاتا ہے۔

پانچ انصار صحابہ کے اسماء گرامی: انصاری صحابہ کی تعداد ہزاروں تک پہنچتی ہے، ان میں سے پانچ کے اسماء گرامی درج ذیل ہیں:

- ۱- حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ
- ۲- حضرت طلحہ انصاری رضی اللہ عنہ
- ۳- حضرت سعد بن رجح رضی اللہ عنہ
- ۴- حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ
- ۵- حضرت زبیر رضی اللہ عنہ

سوال نمبر 2: **قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ يُرِدُ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُقْرَأَهُ فِي الْيَتَمَّ وَإِنَّمَا إِنَّمَا قَاتِلُهُمْ وَاللَّهُ يُعْطِنِي وَلَنْ تَرَأَلَ هُنْدِي الْأُمَّةُ قَاتِلَةً عَلَى أَعْيُنِ اللَّهِ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَقَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ.**

(الف) شکلِ الحديث ثم ترجمہ الى الاردية

(حدیث پر اعراب کائیں، پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) میں علاقہ قولہ صلی اللہ علیہ وسلم "إِنَّمَا إِنَّمَا قَاتِلُهُمْ" بما قبلہ۔

(نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد گرامی "إِنَّمَا إِنَّمَا قَاتِلُهُمْ" کا مقابل سے تعلق واضح کریں؟)

(ج) ما المراد بـ "هُنْدِي الْأُمَّةُ"؟ جمیع الامة او جماعة مخصوصة؟

وعلى الثاني عن تلك الجماعة؟

"هُنْدِي الْأُمَّةُ" سے مراد تھا امت ہے یا عام جماعت ہے؟ بہنگل ہانی اس کا تعین کریں؟

جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:

اعراب اور لکاویے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

- (الف) ترجم الحدیث الی الأردیۃ؟  
 (حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)
- (ب) اکتب اختلاف الانہمۃ الاربعة فی عدد رکعات الوتر مع  
 دلائلهم؟  
 (نمازوٰ ترکی تعداد رکعات کے حوالے سے مذاہب آئندہ میں دلائل بیان کریں؟)
- (ج) اید مذهبک بالدلائل القویۃ؟  
 (آپ اپنے مذهب کو تویی دلائل سے بیان کریں؟)
- (د) اجب عن الحدیث المذکور فی السوال ما یوافق مذهبک.  
 (مذکورہ حدیث کا اپنے مذهب کے مطابق جواب دیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

پیش نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم رات کے وقت دو، دور رکعت نمازوٰ ادا فرماتے پھر  
 ایک رکعت کے ساتھ وتر بنا لیتے تھے۔

(ب) نمازوٰ ترکی تعداد رکعات کے حوالے سے مذاہب آئندہ:

نمازوٰ ترکی تعداد رکعات کتنی ہے؟ اس بارے میں آئندہ اربعہ کا اختلاف ہے، جس کی  
 تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم الوضیف اور صاحبین حبہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نمازوٰ ترکی  
 رکعات تین ہیں، جو دو تشهد اور ایک سلام کے پڑھی جاتی ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل  
 ہیں:

- (i) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روایت ہے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
 نمازوٰ ترکی دور رکعات پر سلام نہیں پھیرتے تھے۔
- (ii) آپ کی ہی روایت ہے: حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم نمازوٰ ترکی رکعات ادا  
 فرماتے تھے اور آخر میں سلام پھیرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ تعالیٰ جس آدمی سے بھلائی کا ارادہ فرماتا ہے،  
 اسے دین کی سمجھ عطا کرتا ہے۔ پیش میں تقسیم کرنے والا ہوں اور اللہ تعالیٰ عطا کرنے والا  
 ہے۔ یہ امت ہمیشہ اللہ تعالیٰ کے حکم پر کار بند رہے گی اور اس کا دشمن اسے نقصان نہیں پہنچا  
 سکے گا، یہاں تک کہ اللہ کا حکم آجائے گا۔ (یعنی قیامت قائم ہو جائے گی)

(ب) "إِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ" کا مقابل سے تعلق:

عبارت "إِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ" کا مقابل سے در طرح سے تعلق ہو سکتا ہے: (۱) ایک جملے کا  
 دوسرے جملے پر عطف ہے۔ پہلے جملے میں یہ مضمون بیان ہوا تھا کہ اللہ تعالیٰ جس آدمی سے  
 بھلائی کا ارادہ کرتا ہے، اسے دین کی دولت سے سرفراز فرماتا ہے۔ دوسرے جملے میں یہ  
 فرمایا جا رہا ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ کی عنایات کے دروازے کھلے ہوئے ہیں اسی طرح  
 میں اللہ تعالیٰ کی عنایات اور فضل و کرم سے تقسیم کاری میں مصروف عمل ہوں۔ پہلے جملے میں  
 منقول تھیں ہے کہ دین و بھلائی کی دولت عطا کی جاتی ہے لیکن تقسیم کاری میں مفعول کا  
 تذکرہ ہی نہیں ہے تاکہ عطا اور تقسیم کاری اہر چیز کو شامل ہو جائے۔ (۲) ایک واقعہ کا  
 دوسرے واقعہ پر عطف ہے یعنی پہلے عطا الہی کا ذکر ہوا ہے اور اب عطا مصطفوی صلی اللہ  
 علیہ وسلم کا تذکرہ ہے۔

(ج) "هُذِهِ الْأُمَّةٌ" سے مراد:

زیر بحث حدیث میں یہ مضمون بیان ہوا ہے کہ یہ امت بھلائی پر قائم رہے گی اور دشمن  
 اسے نقصان نہیں پہنچا سکے گا۔ اس امت سے مراد پوری امت نہیں ہے، کیونکہ امت میں تو  
 امت دعوت بھی شامل ہے۔ امت سے مراد جماعت ہے اور جماعت سے بھی "سودا عظیم"  
 مراد ہے۔ اس کے بارے میں فرمایا: "اتبعوا السواد الاعظیم" اس سے مراد اہل مت و  
 جماعت ہیں۔

سوال نمبر 3: ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم یصلی من اللیل مشی مشی  
 دبوتر برکعہ۔

وسلم کے اولین تلامذہ کی حیثیت رکھتے ہیں۔ حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ تم رکعت نماز و تراویح کرتے تھے۔ پہلی رکعت میں سنتیج اسم رَبِّكَ اللَّهُ، دوسری رکعت میں سورہ کافرون اور تیسرا میں سورہ اخلاص کی قرأت فرماتے تھے۔

#### (د) حدیث مذکور کے حوالے سے سوال اور اس کا جواب:

حدیث مذکور سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم دور رکعت نماز ادا کرتے تھے لیکن و تر ایک رکعت پڑھتے؟ اس کا مطلب یہ ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم دور رکعت کے ساتھ مزید ایک ملکر تم رکعت بنا لیتے تھے۔

سوال نمبر 4: عن جعییر بن مطعم قال أضللت بغير الى فذهبت بعرفة  
فقلت هذا والله من الحمس فما شانه هنا؟

(الف) ترجم الحدیث الی الأردیہ و بین مزاد الجملة المخطوط  
علیها۔

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟ اور خط کشیدہ جملہ کا معنی واضح کریں؟)

(ب) کم حجۃ حجۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم قبل الهجرۃ و بعدہ؟  
وأيضاً ذکر تعداد عمرانہ صلی اللہ علیہ وسلم؟

(ہجرت سے قبلاً اور بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کتنے حج کیے؟ نیز آپ کے عمرانہ  
کی تعداد بتائیں؟)

(ج) لم سمیت قریش بالحسن؟

(قریش کو "حسن" کے نام سے کیون پکارا جاتا ہے؟)

#### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت جعییر بن مطعم رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: ایک دفعہ میری بکری گم ہو گئی، میں (ٹلاش کرتا ہوا) عرقات میں پہنچا (وہاں آپ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف فرماتے) میں نے کہا: اللہ کی قسم! یہ قریش سے ہیں۔ (یا رسول اللہ) آپ یہاں کیسے تشریف فرمائیں؟

(iii) حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تم رکعت و تراویح کرتے تھے، پہلی رکعت میں سنتیج اسم رَبِّكَ اللَّهُ، دوسری رکعت میں قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ۝ اللَّهُ اَكْبَرُ میں اور تیسرا رکعت میں سورہ اخلاص کی قرأت کرتے تھے۔

۲- حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حبیل رضی اللہ تعالیٰ کے زادیک نماز و تر ایک رکعت سے گیارہ رکعت تک ہے۔ تاہم تم رکعت اور دو سلام کے ساتھ ادا کرنا افضل ہے۔ ان کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں:

(ا) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہا روایت کرتے ہیں: نماز و تر ایک رکعت ہے جو رات کے آخری حصہ میں ادا کی جاتی ہے۔

(ii) حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا بیان ہے: ان سے دریافت کیا گیا کہ کیا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے نماز و تر ایک رکعت پڑھی تھی؟ آپ نے جواب میں فرمایا: ہاں، لیکن وہ فتحہ فتحہ تھے۔

(iii) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم رات کے وقت دور رکعت نماز پڑھتے تھے جبکہ نماز و تر ایک رکعت پڑھتے تھے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور صاحبین رضیم اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ ٹلاش کے دلائل کے جوابات بیوں دیے جاتے ہیں:

(الف) دو گانہ نماز کے ساتھ مزید ایک رکعت ملکر تم رکعت نماز و تر بنا کی جاتی تھی۔

(ب) دور رکعت کے ساتھ مزید ایک رکعت شامل کر کے تم رکعت نماز و تر بنا کی جاتی تھی۔

(ج) مجہد ہونے کی وجہ سے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا امتیاز حاصل تھا۔

#### (ج) مذہب و دلائل:

ہمارا مذہب عیاں ہے کہ نماز و تر تم رکعت ہیں، جو دو شہد اور ایک سلام کے ساتھ ادا کیے جاتے ہیں۔ ہمارے مذہب کی تائید عمل صحابہ سے بھی ہوتی ہے جو آپ صلی اللہ علیہ

اس لیے حضرت جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ نے بھی آپ کے لیے لفظ "حمس" استعمال کیا تھا۔  
سوال نمبر ۵: عن انس بن مالک کہ ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم نعی جعفر / او زید اقبل ان یہ بھئی خبرہما و عینہا تزرفان۔

(الف) ترجم الحدیث الی الأردیہ!

(حدیث کاردوں میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر احوال جعفر و زید نسباً و شرافۃ و فی آیۃ غزوۃ  
استشهاداً؟

(حضرت جعفر اور حضرت زید رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے حالات، نسب و شرافت بیان  
کریں؟ نیز بتائیں کہ وہ کون سے غزوہ میں شہید ہوئے تھے؟)

(ج) لفی هذا الحدیث معجزة للنبی صلی اللہ علیہ وسلم، ما هي؟  
أوضحها؟

(اس حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک مجذہ بھی ہے، بتائیں وہ کون سامجزہ  
ہے اور اس کی وضاحت کریں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے  
حضرت جعفر اور حضرت زید رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی خبر شہادت آنے سے قبل ان کے بارے  
میں بتادیا تھا اور اس وقت آپ کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے۔

**(ب) حضرت جعفر اور حضرت زید رضی اللہ عنہما کے حالات:**

حضرت جعفر اور حضرت زید رضی اللہ عنہما کے حالات زندگی درج ذیل ہیں:

**۱- حضرت جعفر رضی اللہ عنہ:**

آپ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے چچازاد بھائی اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے حقیقی  
بھائی تھے۔ خاندان قریش کے چشم و چراغ ہونے کا شرف رکھتے تھے۔ آپ کا شجرہ نسب یوں

**خط کشیدہ الفاظ کی تشریح:**

**اصل لٹک:** صیغہ واحد مکمل فعل ماضی معروف، ملائی مرید فیہ، باب افعال۔ گم کرنا، گم  
پانا، دستیاب نہ ہوتا۔

**بعرفة:** اس کی جمع عرفات آتی ہے، میدان کا نام جو کہ معمول سے چندیل کے فاصلہ  
پر واقع ہے۔ حاج کرام یہاں قیام کرتے ہیں اور یہ قیام حج کا رکن اعظم ہے۔ عرفہ کا معنی  
ہے پہچانتا، زمین پر نزول کے بعد حضرت آدم اور حضرت اہل خوار رضی اللہ عنہ کی یہاں  
ملاقات ہوئی اور باہم انہوں نے پہچان لیا۔ اسی مناسبت سے اس میدان کو عرفات یا عرفہ کہا  
جاتا ہے۔

**الحمس:** اس کا لغوی معنی ہے: بہادری، شجاعت، ولیری۔ چونکہ قریش کے لوگ  
بھی بہادر و شجاع تھے، اس لیے ان کے لیے لفظ "حمس" استعمال کیا جاتا ہے۔

**(ب) هجرت سے قبل اور هجرت کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حوالہ کی تعداد:**  
هجرت سے قبل نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی حج نہیں کیا تھا لیکن هجرت کے بعد  
آپ نے ایک حج کیا تھا۔ آپ کے اس حج کو "حجۃ الوداع" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے،  
کیونکہ آپ کی زندگی کا یہ پہلا اور آخری حج تھا۔

**آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمروں کی تعداد:** آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کل چار عمرے ادا  
فرمائے تھے۔ (۱) ۶۰ میں حدیبیہ کے سال ذی القعدہ میں۔ (۲) آئندہ سال ذی القعدہ  
میں عمرہ کیا، جسے عمرۃ القضاۓ سے یاد کیا جاتا ہے۔ (۳) ۸۰ میں فتح مدینہ کے موقع پر ادا کیا۔  
(۴) ۹۰ میں حجۃ الوداع کے ساتھ ادا فرمایا تھا۔

**(ج) قریش کو "حمس" نام سے یاد کرنے کی وجہ:**

لفظ "حمس" سے مراد ہے: بہادر، ولیری، شجاع۔ قریش کے لوگ بھی بہت سی خوبیوں  
کے مالک تھے اور بہادری کی خوبی یا وصف ان میں کمال درج کا پایا جاتا تھا، اسی مناسبت سے  
انہیں "حمس" کہہ کر پکارا جاتا تھا۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم بھی قریش سے متعلق تھے،

ہے: جعفر بن ابی طالب بن عبد المطلب بن ہاشم بن عبد مناف بن قصی القرشی الہاشمی رضی اللہ عنہ۔ آپ کی کنیت ابو عبد اللہ، نام جعفر اور والدہ کا نام فاطمہ تھا۔ آپ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم سے جبشہ کی طرف بھرت کی اور شاہ جبشہ کے دربار میں اسلام کی خوب ترجمانی کی تھی۔ لے کن آپ جبشہ میں نہرے رہے، پھر مدینہ طیبہ آئے اور اسی سال غزوہ موتہ میں شریک ہوئے۔ آپ نے اس غزوہ میں بہادری و شجاعت کے جو ہر دکھانے اور کثیر دشمنوں کو اہل جہنم کرنے کے بعد جام شہادت نوش کیا۔

#### ۲- حضرت زید رضی اللہ عنہ:

آپ انصار سے متعلق اور مدینہ طیبہ کے رہائشی تھے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے دست اندر اسلام قبول کیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے والہانہ عقیدت و محبت تھی۔ اشاعت اسلام اور تبلیغ اسلام کے حوالے سے آپ کی خدمات قابل صد ستائش ہیں۔ امور خیر میں وچکی لیتے اور میش میش دکھائی دیتے تھے۔ غزوہ موتہ میں شامل ہوئے، خوب شجاعت و بہادری کے جو ہر دکھاتے ہوئے جام شہادت نوش کیا۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ان دونوں جانداروں کی شہادت کی اطلاع اپنے صحابہ کو دی، تو اس وقت آپ کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے۔

#### (ج) حدیث مذکورہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک مججزہ کی وضاحت:

اللہ تعالیٰ نے بے شمار خصال، فضائل، اوصاف، خصوصیات اور مجرمات سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نوازا۔ آپ کی خصوصیات سے ایک یہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو علام الغیوب بتایا اور اس حوالے سے آپ کے بے شمار واقعات ہیں۔ حدیث مذکور میں آپ کا ایک مججزہ یہ بیان ہوا ہے کہ غزوہ موتہ میں شامل ہونے والے لوگوں میں سے حضرت جعفر اور حضرت زید رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی شامل تھے۔ ان کے جام شہادت نوش کرنے کی اطلاع، آپ نے پیش کی دی تھی۔ آپ نے جس طرح اطلاع دی تھی اسی طرح واقعات پیش آئے اور دونوں صحابہ نے جام شہادت نوش کیا۔

الاخبار السنوی النهائی تحت اشراف تنظیم المدارس لأهل السنة باستان

### شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

”السنة الثانية“ الموافق سنة ۱۴۳۵ھ ۲۰۱۴ء

#### ﴿الورقة الثانية: لصحيح مسلم﴾

مجموع الأرقام: ۱۰۰

الوقت المحدود: ثلث ساعات

الملاحظة: السؤال الأول اجراءى ولكل الخيار فى البوائق أن تعجب عن الثالثة

السؤال الأول: عن ابن عمر عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال لا يبيع الرجل على بيع أخيه ولا يخطب على خطبة أخيه: لا أن ياذن له (۱) ترجم الحديث الى الاردية؟ (۵)

(۲) هل البيع على البيع والخطبة على الخطبة ممتوغان على العموم او في صورة مخصوصة؟

وعلى الثاني بين تلك الصورة مع علم البھی؟ (۱۰)

(۳) هل الشراء على الشراء داخل في النهي ام لا؟ ولم؟ وهل الاستثناء متعلق بالبيع والخطبة كلها او بأحد هما؟ (۱۰)

السؤال الثاني: ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم نهى عن المزارعة۔

(۱) اکب الاختلاف بين الامام ابی حنیفة وصاحبہ فی جواز المزارعة و عدم جوازها و بین القول المفتی به مع وجہ الترجیح؟ (۱۵)

(۲) عرف البیوں الاتیہ مع احکامہا الشرعیۃ:

الملامسة، بیع الحصاۃ، بیع الغرر، بیع المعاومنہ، بیع العربان؟ (۱۰)

سوال الثالث: ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال ان الذى يجري ثوابه من الخلاء لا ينظر اللہ اليه يوم القيمة

(۱) ترجم الحدیث الى الاردیہ؟ (۵)

(۲) اذکر کیفیات الاسبال؟ وهل الاسبال بدون العشاء جائز ام لا؟ (۱۰)

(۳) هل الاسبال جائز للنساء ام مکروہ؟ بینہ بالدلیل، الى این یرفع الازار وما هي السنة فيه؟ (۱۰)

سوال الرابع: عن عبدالله بن عمر رضی اللہ عنہما قال جاء رجل الى النبی صلی اللہ علیہ وسلم یستاذنه فی الجهاد فقال أحى والداك؟ قال نعم قال فیھما فجاهد

(۱) ترجم الحدیث الى الاردیہ وشكل قوله "احى والداك"؟ (۵)

(۲) ما هو حکم اذن الوالدين للجهاد الفرض والنفل؟ بینہ مفصلاً؟

(۱۰)

(۳) اذا كان الوالدان كافرين فما حكم اذنهما؟ اذکر أيضا مفصلاً؟

(۱۰)

سوال الخامس: (۱) اکتب ترجمة الامام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ وخصائص صحيحة؟ (۱۵)

(۲) اکتب الموازنۃ بين الصحيحین للبخاری ومسلم، آیہما اصح وارجح؟ ولم؟ (۱۰)



درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2014ء

### ﴿پرچہ دوم: صحیح مسلم﴾

سوال نمبر ۱: عن ابن عمر عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال لا يبيع الرجل على بیع أخيه ولا يخطب على خطبة أخيه الا أن ياذن له

(الف) ترجم الحدیث الى الاردیہ

(حدیث کاردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) هل البيع على البيع والخطبة على الخطبة ممنوعان على العموم أو في صورة مخصوصة؟ وعلى الثاني بين تلك الصورة مع علم النبی؟

(کیا بیع پر بیع کرنا اور پیغام نکاح پر پیغام نکاح بھیجا مطلقاً منع ہے یا کس خاص صورت میں؟)

(ج) هل الشراء على الشراء داخل في النهي ام لا؟ ولم؟ وهل الاستثناء متعلق بالبيع والخطبة كليهما او باحدهما؟

(کیا فروخت پر فروخت ممانعت میں داخل ہے یا نہیں؟ کیا استثناء بیع اور پیغام نکاح دونوں کے بارے میں ہے یا دونوں میں سے ایک کے بارے میں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت عبدالله بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کوئی شخص اپنے بھائی کی بیع پر بیع نہ کرے اور نہ وہ اپنے بھائی کے پیغام نکاح پر پیغام نکاح بھیجے مگر اس کی اجازت سے۔

نورانی گائیڈ (مل شدہ پرچھات) (۲۱) درجہ عالیہ (سال دوم 2014ء) برائے طلباء

**جواب: (الف) مزارعہ کے جواز یا عدم جواز پر امام اعظم اور صاحبین**

**رحمہم اللہ تعالیٰ کا اختلاف:**

مزارعہ کی صورت یہ ہے کہ ایک آدمی کی زمین ہوتی ہے اور وہ اس میں کاشت کاری کی خدمت انجام دیتا ہے۔ مالک اس بات پر معاہدہ کرتا ہے کہ حاصل ہونے والی پیداوار کا نصف، یا نیٹ یا پرع تمہارا ہے باقی میرا ہو گا۔ اس کو خابره بھی کہا جاتا ہے۔ مسئلہ مزارعہ کے جواز یا عدم جواز کے حوالے سے حضرت امام اعظم ابوحنینہ اور صاحبین رحمہم اللہ تعالیٰ میں اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنینہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ ناجائز ہے۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(ا) حضرت عبداللہ بن سائب رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: حضرت عبد اللہ بن مظہل رضی اللہ عنہ سے مسئلہ مزارعہ کے بارے میں دریافت کیا گیا تو انہوں نے جواب میں فرمایا: مجھے حضرت ثابت بن خحاک رضی اللہ عنہ نے یہ حدیث بیان کی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مزارعہ سے منع فرمایا ہے۔

(ii) حضرت رافع بن خدنج رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں ہم کاشکاری کرتے اور زمین تھائی یا چوتحائی حصہ میں کرایہ پر دیتے تھے۔ ایک مرتبہ ہمارے چچا آئے تو انہوں نے یہ حدیث بیان کی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک نافع چیز سے منع فرمادیا ہے اور آپ کی اطاعت میں ہماری کامیابی ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے زمین کو تھائی یا چوتحائی پیداوار یا مقررہ پیداوار پر دینے سے منع کر دیا ہے۔

۲- صاحبین رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ مزارعہ جائز ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(ا) حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما روایت کرتے ہیں: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح خبر کے بعد وہاں کے باشندوں کو وہاں کی زمین اور باغات نصف پیداوار پر بطور

**(ب) بیع علی المیع اور خطبہ علی الخطبہ کی ممانعت کی صورت:**

بیع علی المیع اور خطبہ علی الخطبہ کی صورت ممانعت کے لیے شرط یہ ہے کہ اس میں یقین ہو۔ اگر ممکنہ صورت ہو تو اس کی ممانعت نہیں ہے بلکہ جائز ہے، اس لیے کہ اسی صورت میں کسی کی حق تلقی کا امکان نہیں ہے۔ دونوں امور میں ممانعت کا حکم یکساں ہے۔

**(ج) شراء علی الشراء کا شرعی حکم:**

بیع علی المیع کی طرح شراء علی الشراء کے لیے حکم ممانعت نہیں ہے بلکہ اس میں صحت شراء کی تمام شرائط موجود ہوں۔ حدیث مذکور میں بیع علی المیع فرمایا گیا ہے اور شراء علی الشراء نہیں فرمایا گیا۔

**استثناء کا تعاقب:** حدیث مذکور میں جو استثناء ہے، اس کا تعاقب دونوں امور سے نہیں ہے بلکہ مخفی خطبہ سے ہے، کیونکہ بیع علی المیع میں حق تلقی کا امکان باقی ہے بلکہ خطبہ کی صورت میں اجازت لے کر پیغام نکاح بیجا جائے تو اس میں حق تلقی کا امکان باقی نہیں رہتا۔

سوال نمبر 2: ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نہیں عن المزارعہ۔

**(الف) اکب الاختلاف بین الامام ابی حنیفة و صاحبہ فی جواز المزارعہ و عدم جوازها و بین القول المفتی به مع وجہ الترجیح؟**

(مزارعہ کے جواز یا عدم جواز کے بارے میں حضرت امام اعظم ابوحنینہ اور صاحبین کا اختلاف بیان کریں؟ مفتی بقول کے لیے ترجیح کی وجہ بھی ذکر کریں؟)

**(ب) عرف البيوع الآتية مع أحكامها الشرعية:**

الملامسة، بیع الحصاة، بیع الغرر، بیع المعاومة، بیع العربان۔

(درج ذیل یوں کی تعریف کریں اور ان کا حکم بیان کریں؟)

(۱) بیع ملامہ۔ (۲) بیع حصاة۔ (۳) بیع غرر۔ (۴) بیع معاومة۔ (۵) بیع عربان۔

مزارعہ عنایت فرمادی تھی۔

(ii) حضرت ابو جعفر رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: اہل مدینہ تھائی یا چوچئی پیداوار پر معاملہ زراعت ملے کرتے تھے۔

(iii) حضرت ابو جعفر رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خبر سے نصف پیداوار پر عمل کروایا تھا۔

صحابین رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام اعظم رضی اللہ عنہ کے دلائل کے جوابات یوں دیے جاتے ہیں: (1) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عداوت، کدورت اور مخالفت کی بناء پر اس سے منع فرمایا تھا، اگر یہ امور درمیان میں نہ ہوں تو اس کے جواز میں کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ (2) حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا بیان ہے: اللہ تعالیٰ حضرت رافع بن خدنج رضی اللہ عنہ کی مغفرت فرمائے کہ میں اس روایت کے بارے میں ان سے زیادہ جانتا ہوں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دو انصاری صحابہ کو باہم تبازع کرتے ہوئے ملاحظہ کیا تو فرمایا: اس طرح کے جھکڑے سے بچنے کے لیے تم اپنی زمین کرائے میں شدو۔

مفتی پر قول اور وجہ ترجیح: مسئلہ مزارعہ کے حوالے سے معمول ہے اور مفتی پر قول صحابین رحمہما اللہ تعالیٰ کا ہے۔ صحابہ کرام، تابعین اور مابعد فقہاء کا بھی تا دور حاضر اس کے جواز پر عمل رہا ہے اور ہے۔ صحابین رحمہما اللہ تعالیٰ کے قول کو ترجیح حاصل ہے، ان کا قول مفتی ہے اور معمول ہے۔ چونکہ صحابین کے دلائل قوی و مضبوط ہیں، اس لیے ان کے قول اور موقف کو ترجیح حاصل ہے۔

(ب) بیوی کی تعریفات اور ان کا حکم:

مندرجہ بالا بیوی کی تعریفات اور حکم درج ذیل ہے:

۱۔ الملاسمہ: وہ بیوی ہے جس میں جو شخص بیوی کو پہلے چھو لیتا تھا، وہ اس کا حقدار بن جاتا تھا۔

حکم: زمانہ جامیت کی بیوی ہونے کی وجہ سے منع ہے۔

۲- بیوی الحصا: کسی بھی چیز کا ذخیرہ (ذمیر) ہو، باائع اور مشتری دونوں اس کی مخففہ قیمت طے کر لیں، مشتری جس بھی ذمیر پر لکھری پسکنے کا تو اسے دیکھے بغیر بیع منعقد ہو جائے گی اور فریقین کو انکار کی اجازت نہیں ہو گی۔

حکم: زمانہ جامیت سے متعلق اور نقصان پر مشتمل ہونے کی وجہ سے منع درام ہے۔

۳- بیوی الغرر: وہ بیوی ہے، جس میں بیع کی ہلاکت کے سبب باطل یا بیع ہونے کا اندر یہ ہو۔

حکم: بیع کی ناقص صورت ہونے کی وجہ سے حرام ہے۔

۴- بیوی معاوضہ: باغات کے پھلوں کو چند سال تک فروخت کرنا۔

حکم: دھوکہ اور نقصان کی صورت متوقع ہونے کی وجہ سے منع ہے۔

۵- بیوی الغربان: معاملہ بیع توی کرنے کی غرض سے کچھ رقم جمع کروادیتا۔

حکم: یہ جائز ہے۔

سوال نمبر 3: ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال ان الذي يجري

ثابه من الخيلاء لا ينظر الله اليه يوم القيمة

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية؟

(حدیث کاردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر کیفیات الاسباب . وهل الاسباب بدون الخيلاء جائز ام

لا؟

(اسباب کی کیفیت بیان کریں؟ کیا تکبر کے بغیر اسبال جائز ہے یا نہیں؟)

(ج) هل الاسباب جائز للنساء ام مکروہ؟ بینہ بالدلیل، الى این یرفع

الازار وما هي السنة فيه؟

(کیا خواتین کے لیے اسبال جائز ہے یا مکروہ؟ اسے دلیل کے بیان کریں؟ تہبند

کہاں تک اٹھاتا ہے؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

پیغمبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو آدمی تکبیر کے سبب اپنا کپڑا زمین پر گھینٹا ہے تو اللہ تعالیٰ (کل) قیامت کے دن اس کی طرف نظر رحمت سے نہیں دیکھے گا۔

**(ب) اسال کی کیفیات:**

اسال کی مشہور کیفیات درج ذیل ہیں:

(i) تہبند میں پر لگتا ہو۔

(ii) تہبند مخنوں سے نیچے ہو گزر میں کون چھوئے۔

(iii) تہبند صرف مخنوں تک ہو اور مخنوں کو چھپانا ہو۔

تکبیر و غرور کے بغیر اسال کا حکم: اسال اگر تکبیر و غرور کی وجہ سے نہ ہو بلکہ کم علی، جہالت اور بے عملی کی وجہ سے ہو، وہ اس روایت کے ذمہ میں نہیں آتا۔ تاہم مسئلہ معلوم ہونے کی صورت میں اسال کرنا قابل مواجهہ ہوگا۔ بہر حال اس سے احتراز بہتر ہے۔

**(ج) خواتین کے لیے اسال کا شرعی حکم:**

اگر خواتین اپنا کپڑا لگائیں تو قابل مواجهہ نہیں ہو گا بشرطیکہ وہ زمین پر نہ پڑتا ہو۔ خواتین تکبیر کی بنار پر اپنا کپڑا زمین پر گھپشیں تو منوع ہے اور اس کی وعید حدیث مذکور میں موجود ہے۔ مردوں کے لیے مسنون یہ ہے کہ اپنا تہبند مخنوں کے اوپر کھیں اور عورتیں مخنوں کے نیچے رکھ کریں۔

سوال نمبر 4: عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال جاءه رجل الى النبي صلى الله عليه وسلم يستاذنه في الجهاد فقال أحى والداك؟ قال نعم قال ففيهما ف jihad

**(الف) ترجم الحدیث الی الأردية و شکل قوله "احى والداك"؟**

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟ اور ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم: "احى والداك"

**پراعرب لگائیں)**

(ب) ما هو حکم اذن الوالدين للجهاد الفرض والنفل؟ بینه مفصل؟  
(جہاد فرض اور جہاد نفل کے لیے والدین سے اجازت کا حکم کیا ہے؟ تفصیل سے بیان کریں)

(ج) اذا كان الوالدان كافرين فما حكم اذنهما؟ اذا ذكر أيضا مفصلا .  
(جب والدین کافر ہوں تو ان سے اجازت لینے کا کیا حکم ہے؟ تفصیل سے بیان کریں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت عبد اللہ بن عمر رضي الله عنهما روایت کرتے ہیں: ایک شخص جہاد میں شمولیت کی اجازت کے لیے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے دریافت فرمایا: کیا تمہارے والدین زندہ ہیں؟ اس نے عرض کیا: ہاں! آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم ان کی خدمت بجالاؤ، تمہارے لیے تکمیل جہاد ہے۔

"احى و الداك" پراعرب: جہاد کی اجازت لینے والے آدمی سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا: احی والداك؟ کیا تمہارے والدین زندہ ہیں؟ اس عبارت پر اعراب مطلوب ہیں جو یوں ہیں: "احى و الداك"

**(ب) جہاد فرض یا نفلی میں شمولیت کے لیے والدین سے اجازت کا مسئلہ:**

جب مسلمانوں پر جہاد فرض ہو چکا ہو اور والدین یادوں میں سے ایک موجود ہو، وہ بڑھاپے یا عالات کے سبب غیر کے محتاج ہوں، ایسا شخص امیر وقت کی خدمت میں حاضر ہو جائے اور والدین کے بارے میں صورت حال ان پر واضح کر دے۔ پھر اگر وہ جہاد میں شامل ہونے کا حکم کرے تو شمولیت اختیار کرے ورنہ والدین کی خدمت میں مشغول ہو جائے۔ اگر والدین غیر کے محتاج نہ ہوں تو جہاد میں شامل ہو جائے اور بہتر یہ ہے کہ والدین سے

(۲۷) درجہ عالیہ (سال دوم 2014ء) برائے طلباء  
نورانی گائیڈ (مل شدہ چھات)

جواب: (الف) حضرت امام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ کے حالات زندگی:

صحابت کے مصنفین میں حضرت امام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ کا نام نمایاں ہے، آپ نے تیری صدی ہجری میں علم حدیث کی تدوین کے حوالے سے قابل صفتائش خدمات انجام دیں۔ آپ کا اسم گرامی مسلم بن جاجرج رحمہ اللہ تعالیٰ ہے۔ آپ ۲۰۶ھ کو نیشاپور میں پیدا ہوئے۔ آپ نے نیشاپور، شام، عراق، چجاز اور مصر کے عدیم المثال محدثین سے علم حدیث حاصل کرنے کی سعادت حاصل کی۔ تحصیل علوم کے بعد آپ تاریخات علم حدیث کی تدریس اور تصنیف میں مصروف رہے۔ آپ کے اساتذہ کی تعداد بیکروں تک پہنچتی ہے۔ آپ سے کثیر طلباء نے علمی استفادہ کیا۔ اساتذہ کی طرح آپ کے فیض یافتہ تلامذہ بھی جلیل القدر اور بے مثال محدثین بنے۔ حضرت امام ترمذی رحمہ اللہ تعالیٰ جیسے جلیل التدریج حدیث آپ کے تلامذہ میں شمار ہوتے ہیں۔

آپ نے تدریس یا علوم کو ذریعہ معاش نہیں بنایا بلکہ کپڑے کی تجارت کیا کرتے تھے، جس کی آمدنی سے اپنی اور تلامذہ کی ضروریات پوری کرتے تھے۔ تدریس حدیث کے ساتھ ساتھ آپ نے تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی جاری رکھا۔ تصنیف کا سلسلہ دو درجن تک پہنچتا ہے۔

آپ کو درس و تدریس، تصنیف و تالیف اور ذریعہ مطالعہ سے جنون کی حد تک محبت تھی جو تاریخات قائم رہی۔ ایک دفعہ رات کے وقت آپ سے ایک حدیث کے بارے میں دریافت کیا گیا، آپ نے وہ حدیث تلاش کرنا شروع کر دی، پاس کھبوروں کا پڑا ہوا تو کراچا جو ایک ایک کر کے کھاتے رہے۔ حدیث کی تلاش میں مصروفیت کی وجہ سے کھبوروں کی طرف توجہ نہ رہی۔ صحیح ہوتے وقت حدیث دستیاب ہو گئی اور کھبوریں بھی ختم ہو گئیں۔ کھبوروں کا زیادہ کھانا ہی آپ کے وصال کا سبب ہنا۔ چنانچہ ۲۶۱ بر جب بالمرجب ۲۶۱ھ میں آپ کا وصال ہوا۔

صحیح مسلم کی خصوصیات اور اہمیت: حضرت امام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ کی تصنیف میں

اجازت حاصل کرے۔

اگر جہاد نقیٰ ہو تو جہاد میں ہر گز شامل نہ ہو بلکہ والدین کی خدمت کرے، کیونکہ اس موقع پر شہادت کی ضرورت ہے اور نہ والدین سے۔ تاہم ان کی خدمت کرنا افضل ہے اور سہی اس کے لیے جہاد ہے۔

فرض عبادات مثلاً نماز، روزہ، زکوٰۃ اور حج کی ادائیگی کے لیے والدین سے اجازت لینا ضروری نہیں ہے، کیونکہ ان امور کا تعلق حقوق اللہ سے اور حقوق اللہ کی ادائیگی کے لیے بندے سے اجازت لینے کی ضرورت نہیں ہے۔

(ج) والدین کافر ہونے کی صورت میں ان کے لیے جہاد میں شمولیت کی اجازت کا مسئلہ:

جب والدین غیر مسلم ہوں، خواہ غیر کے محتاج ہوں یا نہ ہوں، جہاد فرض ہو یا نقیٰ ہو۔ صورت ان سے اجازت حاصل کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ تاہم والدین کا ادب و احترام اور تواضع ضرور کرے۔ ان کی نافرمانی اور دل ازاري سے احتراز کرے، کیونکہ یہ نافرمانی کے ذمے میں آئے گا۔

سوال نمبر ۵: (الف) اکتب ترجمة الامام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ و خصائص صحیحہ؟

(حضرت امام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ کے حالات زندگی اور ان کی صحیح کی خصوصیات تحریر کریں؟)

(ب) اكتب الموازنۃ بين الصحيحین للبغاری و مسلم، ایہما اصح و ارجح؟ ولم؟

(امام بخاری اور امام مسلم کی صحیحین کے درمیان موازنہ پر قلم کریں اور بتائیں کہ دونوں میں سے اصح اور ارجح کون ہے؟)

سے "صحیح مسلم" کو خوب شہرت حاصل ہوئی۔ اس کتاب نے آپ کو ہمیشہ کے لیے زندہ کر دیا۔ اس کتاب کی چند خصوصیات درج ذیل ہیں:

- (۱) یہ کتاب نہایت محنت شاہق سے مرتب کی گئی۔ (۲) محدثین کرام نے اسے نظر ٹھیکیں سے دیکھا۔ (۳) زمانہ تصنیف سے لے کر تا دور حاضر دینی مدارس اور جامعات کے نصاب کی زیست بندی ہوئی ہے۔ (۴) بعض محدثین نے اسے صحیح بخاری پر ترجیح دی ہے؟ (۵) کثرت سے اس کی شروعات لکھی گئیں۔ (۶) اس کی افادیت اور اہمیت کے بیش نظر سب سے زیادہ اس کے تراجم، حواشی اور تعلیقات لکھی گئیں۔

**(ب) صحیح بخاری اور صحیح مسلم کے مابین موازنہ اور دونوں میں اصح کو ترجیح حاصل ہونا:**

کتب احادیث میں صحیح بخاری اور صحیح مسلم وہ ممتاز ترین کتب ہیں جن کی نظر پر ٹھیک کرنے سے زمانہ قاصر رہا ہے۔ حضرت امام بخاری اور حضرت امام مسلم رحمہما اللہ تعالیٰ دونوں ثقہ راوی سے حدیث اخذ کرتے ہیں۔ دونوں نے مختلف مقامات کا سفر کر کے اپنی اپنی صحیح کی تحریک میں کامیاب حاصل کی۔ دونوں نے اپنی اپنی صحیح کو کمی بار مرتب کیا اور اسے خوب سے خوب تربانے کی کامیاب کوشش کی۔ تعداد احادیث کے اعتبار سے بھی دونوں کتب قریب تر ہیں۔ قرآن کے بعد کتب حدیث میں صحیح بخاری کو درجہ اولیت حاصل ہے مگر بعض محدثین نے صحیح مسلم کو صحیح بخاری پر ترجیح دی ہے۔ کتب صحاح ستر میں صحیح بخاری پہلے درجہ کی کتاب اور صحیح مسلم کو درجہ اولیت حاصل ہے۔ صحیح بخاری کو صحیح مسلم پر فوکیت حاصل ہے، کیونکہ اس کی روایات اور استادقوی ہیں۔ تاہم صحیح مسلم کو جامع ترمذی، سنن نسائی، سنن البداؤ و اور سن ابن ماجہ پر فوکیت حاصل ہے۔

الاختبار السنوي النهائي تحت اشراف تنظيم المدارس لأهل السنة باكتستان

## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

"السنة الثانية" الموافق سنة ۱۴۳۵ھ ۲۰۱۴ء

### الورقة الثالثة: لجامع الترمذی

مجموع الأرقام: ۱۰۰

الوقت المحدود: ثلاثة ساعات

**الملاحظة: السؤال الأول اجباري ولكل في الباقي أن تجيب عن الاثنين فقط.**

**السؤال الأول:** عن انس بن مالك قال انما سمل النبي اعيتهم لأنهم سملوا اعين الرعاة۔ وقال في رواية أخرى: وسمرا اعيتهم والقامهم بالحرة قال انس فنكث اری احدهم يکد الارض بفیه حتى ماتوا وربما قال حماد يکدم الارض بفیه (الحديث)

**(الف) شكل الحديث ثم اقله الى الاردية، حلل المخطوط بالتحليل الصرفى واللغوى؟ (۱۰)**

**(ب) من هو انس هذا؟ هل له قرابة مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم وما هي؟ بين بعض خصائصه؟ (۱۰)**

**(ج) ما هي المسائل المستبطة من الحديث . هل يجوز السمل او السمر مع انه نهى عن المثلة؟ (۲۰)**

**السؤال الثاني:** عن عبدالله بن مسعود ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم صلی الظہر خمسا فقبل له ازيد في الصلوة ام نسيت فسجد سجدتين بعد

مسلم۔

(الف) انقل الحديث الى اللغة الاردية؟ (۵)

(ب) کییں الحديث دلیل علی ان الكلام فی اثناء الصلوٰۃ جائز فما هو جوابہ عند الاحناف؟ (۵)

(ج) اذکر اختلاف الانتماء الاربعة فی سجدة السهو قبل السلام هي ام بعده مع دلائلهم؟ (۲۰)

السؤال الثالث: عن ابن عمر عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال لا تقبل صلوٰۃ بغير طهور ولا صدقة من غلول

(الف) انقل الحديث الى الاردية بعد وضع الاعراب على متنه وسندہ؟ (۱۰)

(ب) بین اقسام القبول مع معانیها وبین ان ای قسم یرادہ نہما مع ذکر القرائن الثلاثة علیہ؟ (۱۰)

(ج) ما المراد بفائد الطهورین؟ واذکر الحكم الشرعی لفائد الطهورین عند الانتماء الاربعة عليهم الرحمة مع دلائلهم؟ (۱۰)

السؤال الرابع: عن ابن عباس (رضی اللہ عنہما) أن النبي صلی اللہ علیہ وسلم تزوج میمونة وهو محروم۔

(الف) هل هذا الحديث معتمد به عند العنفية أم لا؟ ان كان الجواب بنعم فما جوابك عن الحديث المروي عن میمونة حيث قالت:

تزوجني رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم وهو حلال؟ (۱۵)

(ب) بین اختلاف الانتماء فی نکاح المحرم مع الدلائل؟ (۱۵)



## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلاء بابت ۲۰۱۴ء

## پرچھ سوم: جامع ترمذی

سوال نمبر ۱: عَنْ آتِيْسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ إِنَّمَا سَمِّلَ النَّبِيُّ أَغْنِيَهُمْ لَا نَهْمَمْ سَمِّلُوا أَغْنِيَنَ الرَّغَاءَ . وَقَالَ فِي رِوَايَةِ أُخْرَى: وَسَمِّرَ أَغْنِيَهُمْ وَالْقَاهْمَ بِالْحَرَّةِ قَالَ آتِيْسَ فَكُنْتُ أَرَى أَحَدَهُمْ يَكْدُ الأَرْضَ بِفِيهِ حَتَّىٰ مَاتُوا وَرَبَّمَا قَالَ حَمَّادٌ يَكْدُمُ الْأَرْضَ بِفِيهِ (الحديث)

(الف) شکل الحديث ثم انقله الى الاردية، حلل المخطوط بالتحليل الصرفی واللغوی۔

(حدیث پر اعراب لگائیں، پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں اور خط کشیدہ الفاظ کی مرني ولغوی تحقیق کریں؟)

(ب) من هو انس هذا؟ هل له قرابة مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم وما هي؟ بین بعض خصائصه؟

یا انس کون ہیں؟ کیا ان کی رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے رشتہ داری تھی؟ ان کی کچھ خصوصیات بیان کریں؟)

(ج) ماهی المسائل المستبطة من الحديث . هل یجوز السمل او السمر مع انه نهى عن المثلة؟

(حدیث سے ثابت ہونے والے کون سے سائل ہیں؟ کیا آنکھیں ضائع کرنا جائز ہے جبکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مثلہ سے منع بھی فرمایا ہے؟)

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اردو میں ترجمہ:

اعرب او پر لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت انس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں کی آنکھوں میں (گرم) سلاپیاں پھروادیں، کیونکہ انہوں نے (حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے) چرواحوں کی آنکھوں میں سلاپیاں پھیر کر انہیں دھوپ میں پھینک دیا تھا۔ راوی (حضرت انس بن مالک) نے فرمایا: میں نے انہیں اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ وہ زمین پر منہ کے مل پڑے ہوئے تھے اور ایڑیاں رگڑ رگڑ کر مر گئے۔ حادثہ کفر فرمایا کرتے تھے: وہ پھر لی زمین پر منہ کے مل ایڑیاں رگڑتے تھے۔

خط کشیدہ الفاظ کی صرفی و لغوی وضاحت: خط کشیدہ الفاظ کی صرفی و لغوی وضاحت درج ذیل ہے:

مسئل: صبغ واحدہ کر غائب فعل ماضی معروف ثلاثی مجرد صحیح باب نصر پنضر۔ آنکہ پھوڑنا۔

آلرُعَاةَ: فعل ثلاثی مجرد ناقص یا باب فتح یفتتح سے اسم فاعل "آلرَاعِيَ" کی جمع ہے۔ چرواحا۔

سُمْرَا: صبغ واحدہ کر فعل ماضی معروف ربائی مجرد باز باب فعل لله۔ ضائع کرنا، بے کار کرنا۔

بَنْكُذُ: صبغ واحدہ کر غائب فعل مضارع معروف ثلاثی مجرد مضاعف اور باب نصر پنضر۔ محنت کرنا۔

بَسْكِيدُمُ: صبغ واحدہ کر غائب فعل مضارع معروف ثلاثی مجرد باب ضرب پنضر۔ دانتوں سے کاثنا۔

(ب) حضرت انس رضی اللہ عنہ کا تعارف: حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلق اور بعض خصوصیات:

راوی کا اسی گرامی انس رضی اللہ عنہ، جو انس بن مالک ہیں۔ بچپن سے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے والہانہ عقیدت و محبت تھی۔ قرابت اور خوبی رشتہ ہونے کے باوجود

آپ کی خوب خدمت کی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر میں دس سال تک خادم کی حیثیت سے خدمات انجام دیتے رہے۔ اس طویل عرصہ میں آپ نے کبھی انہیں ڈانٹا اور نہ تاراضتی کا اظہار کیا۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ خود بیان کرتے ہیں کہ دس سال کے عرصہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ایک مرتبہ بھی نہیں ڈانٹا، نہ یہ فرمایا: تم نے یہ کام کیوں کیا یا یہ کام کیوں نہیں کیا۔

### (ج) حدیث سے ثابت ہونے والے مسائل:

حدیث انس رضی اللہ عنہ کی روایت سے ثابت ہونے والے چند ایک مسائل درج ذیل ہیں:

ذیل ہیں:  
☆ قانون کی نظر میں سب لوگ یکساں ہیں اور اس کی بالادوئی کی غرض سے سزا کا ضابطہ جاری کیا گیا ہے۔

☆ دشمنوں اور ظالموں سے قصاص لینا چاہیے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظالموں سے اپنے صحابہ کے خون کا بدله لیا۔

☆ تعزیر یا قصاص وہشت کا باعث ہرگز نہیں ہے، بلکہ اس سے اُن وامان قائم ہوتا ہے۔

☆ تمام صحابہ قائل احترام ہیں، ان کا دشمن اللہ و رسول کا دشمن ہے، جو قابل سزا ہے۔

قبلہ عرینہ کے لوگوں کی آنکھوں میں سلاپیاں پھروانے کی وجہ:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مشدہ کرنے سے منع فرمایا ہے پھر آپ نے قبلہ عرینہ کے لوگوں کی آنکھوں میں گرم سلاپیاں کیوں پھروائیں؟ اس کی متعدد وجوہات ہیں جو درج ذیل ہیں:

☆ مشدہ کی مناعت سے قبل ان لوگوں کو یہ سزا دی جائی۔

☆ اسلام نے مظالم اور جرائم پر قابو پانے کے لیے قصاص کا قانون تافذ کیا ہے۔

سوال نمبر 2: عن عبدالله بن مسعود ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم صلی

### (ج) عمل بجدہ ہو کے بارے میں مذاہب آئندہ:

جب نماز میں ایسی صورت پیدا ہو جائے جس کے نتیجے میں واجب چھوٹ جائے یا فرض کی ادائیگی میں تاخیر ہو جائے تو بجدہ ہو واجب ہوتا ہے۔ سوال یہ ہے کہ بجدہ ہو سلام پھر نے سے پہلے یا سلام پھر نے کے بعد؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ حضورقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے معمول کو سامنے رکھا جائے گا، آپ نے جن نمازوں میں سلام پھر نے سے پہلے بجدہ کیا ہے، ان میں سلام سے پہلے بجدہ کیا جائے گا اور جن نمازوں میں سلام پھر نے کے بعد بجدہ ہو کیا ہے، ان میں بعد میں کیا جائے گا۔

۲- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بجدہ ہو تمام نمازوں میں سلام پھر نے سے پہلے کیا جائے گا۔

۳- حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ اگر نماز میں کمی ہونے کی وجہ سے بجدہ ہو واجب ہوا ہو، تو وہ سلام پھر نے سے قبل کیا جائے گا۔ اگر نماز میں زیادتی کی وجہ سے بجدہ ہو واجب ہوا تو وہ ایک طرف سلام پھر نے کے بعد کیا جائے گا۔

۴- حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بجدہ ہو واجب ہونے کی کوئی بھی صورت ہو، بجدہ ہو ایک طرف سلام پھر نے کے بعد کیا جائے گا۔ زیر بحث حدیث سے آپ نے استدلال کیا ہے، کیونکہ اس میں صراحت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک طرف سلام پھر نے کے بعد بجدہ ہو کیا تھا۔

سوال نمبر 3: عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَا تُقْبِلُ صَلَاةً بِغَيْرِ طَهُورٍ وَلَا صَدَقَةً مِنْ غُلُولٍ

(الف) انقل الحدیث الاردية بعد وضع الاعراب على متنہ وسندہ؟

الظہر خمساً فقیل لہ ازید فی الصلوٰۃ ام نسیت فسجد سجدتین بعد مسلم۔

(الف) انقل الحدیث الاردية؟

(حدیث کا اردو زبان میں ترجمہ کریں؟)

(ب) فی الحديث دلیل علی ان الكلام فی اثناء الصلوٰۃ جائز فما هو جوابه عند الاحاف؟

(حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ نماز کے دوران گفتگو جائز ہے، احتاف کے پاس اس کا کیا جواب ہے؟)

(ج) اذکر اختلاف الانتماء الاربعة فی سجدة السهو قبل السلام هي ام بعده مع دلائلهم؟

(کیا بجدہ ہو سلام سے قبل ہے یا اس کے بعد؟ اس بارے میں آئندہ اربعہ کا اختلاف مع دلائل بیان کریں؟)

جواب: (الف) حدیث کا ترجمہ:

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز ظہر پاٹھ رکعت پڑھائی، آپ سے عرض کیا گیا: کیا نماز زیادہ ہو گئی ہے یا آپ سے کہو ہا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سلام پھر دو بجدے کیے۔

(ب) دوران نماز گفتگو کا مسئلہ اور احتاف کی طرف سے اس کا جواب:

زیر بحث حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ دوران نماز گفتگو جائز ہے جبکہ احتاف کے نزدیک ایسی گفتگو ناقص نماز سے متعلق ہے، تو پھر احتاف کی طرف سے اس کا کیا جواب ہے؟ احتاف کی طرف سے اس روایت کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ یہ حدیث، اس روایت کے ساتھ منسوب ہے جس میں صراحت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "ہماری نماز لوگوں کی گفتگو کی مل نہیں ہے۔" ثابت ہوا کہ نماز میں گفتگو منوع ہے۔

(متن حدیث اور سند حدیث پر اعراب لگانے کے بعد حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) بین اقسام القبول مع معانیہا و بین ان ای قسم یہا دھنہنا مع ذکر القرآن الثالثۃ علیہ؟

(قول کی اقسام اور معانی بیان کریں؟ اور بتائیں کہ یہاں کون سی قسم مراد ہے؟ اس پر تمنی قرآن بھی بیان کریں؟)

(ج) ما المراد بفائد الطہورین؟ واذکر الحکم الشرعی لفائد الطہورین عند الانتماء الاربعة عليهم الرحمة مع دلائلهم؟

(فائد طہورین سے کیا مراد ہے؟ فائد طہورین کے بارے میں مذاہب آئندہ نظرے بیان کریں؟)

**جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:**

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بغیر طہارت کے نماز قول نہیں کی جاتی اور خیانت والا صدقہ قول نہیں کیا جاتا۔

**(ب) قول کی اقسام، ان کے معانی اور مراد کون سی قسم ہے:**

قول کی اقسام تین ہیں جو معنی دار ذیل ہیں:

۱- قول بمعنی مقصد مطلوب حاصل ہونا: اس کی صورت یہ ہے کہ ایک آدمی سلسل الیول کے مرض میں جلا ہے، وہ حکم کے مطابق ماسور بہ کوکال طریقہ سے انجام دینے پر قدرت نہیں رکتا مگر ایک بار طہارت کرنے سے مقصد مطلوب حاصل ہو جاتا ہے۔

۲- قول بمعنی ترتیب الاجر علیہ: ماسور بہ کو تمام اركان و شرائط کے ساتھ انجام دینا تاکہ اس پر اجر و ثواب مرتب ہو۔

۳- قول بمعنی صحیح ہونا: ماسور بہ کو تمام شرائط، اركان اور فرائض کے ساتھ انجام دینا تاکہ دنیا میں اس سے برآت حاصل ہو جائے۔

یہاں کون سی قسم مراد ہے: یہاں آخری (تیسری) قسم مراد ہے، جس پر قرآن درج ذیل ہیں:

(i) ارشاد خداوندی ہے: لَا يُكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا (اللہ تعالیٰ کی جانب پر اس کی طاقت سے زیادہ بوجھ نہیں ڈالتا)

(ii) ارشاد رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے: مفتاح الصلة الطہور (نماز کی چاپی طہارت ہے)

(ج) فائد طہورین کا مفہوم:

نماز، طواف، قرآن کریم کو چوکر پڑھنے، سجدہ تلاوت اور بجہہ شکر وغیرہ کے لیے وضو ہونا ضروری۔ اگر پانی میسر نہ ہو تو ان عبادات کی بجا آؤ رہی کے لیے تمیم کیا جاسکتا ہے۔ اگر ایسی جگہ ہو جہاں وضو کرنا اور تم کرنا میسر نہ ہو، اسے ”فائد الطہورین“ کہا جاتا ہے۔ ”فائدة الطہورین“ کے بارے میں مذاہب آئندہ: سب کسی شخص کو وضو اور تمیم کرنے کی سہولت میسر نہ ہو تو نماز کا وقت آنے پر وہ نماز ادا کرے گا یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ”فائدة الطہورین“ نماز نہیں پڑھ سکتا۔ آپ نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے، جس میں صراحت ہے کہ نماز کی چاپی طہارت (وضو) ہے جس طرح چاپی کے بغیر نہیں کھل سکتا، اسی طرح وضو کے بغیر نماز نہیں پڑھی جاسکتی۔ جب طہارت مفقود ہونے سے نماز ہوتی ہی نہیں تو اس کے پڑھنے کا بھی فائدہ نہیں ہے۔

۲- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے ”فائدة الطہورین“ نماز ادا کرے گا لیکن طہارت پر قدرت حاصل ہونے پر نماز کا اعادہ ضروری ہو گا۔ انہوں نے عقلی دلیل پیش

کی ہے کہ یہاں "عذر نادر" موجود ہے۔

۳- حضرت امام احمد بن حنبل اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک "قادہ الطہورین" نماز ادا کرے لیکن بعد میں اس کا اعادہ نہیں کرے گا۔ انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روایت سے استدلال کیا ہے کہ آپ فرماتی ہیں کہ ایک دفعہ انہوں نے حضرت اسماء رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے عارثہ ادا کیا تھا، جو کہیں کم ہو گیا۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک آدمی کو ہارٹلاش کرنے کے لیے روانہ کیا تو اسے دستیاب ہو گیا۔ ادھر نماز کا وقت ہو گیا، لوگوں کے پاس پانی نہیں تھا جس سے وہ وضو کر سکیں۔ لوگوں نے پانی دستیاب نہ ہونے کی آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے شکایت کی۔ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے آیت تمیم نازل کر دی۔ حضرت اسید بن حفیر رضی اللہ عنہ نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے کہا: اللہ تعالیٰ آپ کو بہترین اجر و ثواب اور انعام سے نوازے! تم بخدا! جب بھی آپ کے ساتھ کوئی ایسا ماحالہ ہیش آیا جو آپ کو ناپسند ہو، تو اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کے لیے بھلائی اتنا روی۔

سوال نمبر 4: عن ابن عباس (رضی اللہ عنہما) ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم تزوج میمونہ وہ محرم۔

(الف) هل هذا الحديث معمول به عند الحنفية أم لا؟ ان كان الجواب بنعم فما جوابك عن الحديث المروى عن میمونہ حیث قالت:

تزوجني رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم وهو حلال؟  
(کیا حنفیہ کے نزدیک یہ حدیث معمول ہے یا نہیں؟ بر سنبل اول حضرت میمونہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روایت کا کیا جواب ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے غیر حالت احرام میں مجھے سے نکاح کیا تھا؟)

(ب) بين اختلاف الأئمة في نكاح المحرم مع الدلائل  
(حالات احرام میں نکاح کرنے کے بارے میں مذاہب آئمہ بیان کریں؟)

### جواب: (الف) دو متعارض روایات میں تقطیق:

یہاں دو متعارض روایات ہیں، حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی روایت سے حالت احرام میں نکاح کا جواز ثابت ہوتا ہے اور حضرت میمونہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے غیر حالت احرام میں نکاح کیا تھا۔ اس طرح دو روایات متعارض ہوئیں۔ دونوں روایات میں تقطیق کی صورت یہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت سے لغوی مراد ہے یعنی نکاح حالت احرام میں کیا تھا اور حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا والی روایت سے اصطلاحی معنی مراد ہے یعنی جماع غیر حالت احرام میں کیا تھا۔ اس طرح دونوں روایات میں تعارض باقی نہ رہا۔

### (ب) حالات احرام میں نکاح کے بارے میں مذاہب آئمہ:

کیا حالات احرام میں نکاح جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ فرقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابو حیینہ اور صاحبین رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک حالات احرام میں نکاح جائز ہے خواہ ناپسندیدہ ہے اور حالات احرام میں جماع کرنا جائز نہیں ہے۔ انہوں نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت سے استدلال کیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت میمونہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے حالات احرام میں نکاح کیا تھا۔

۲- حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ حالات احرام میں نکاح کرنا جائز نہیں ہے بلکہ باطل ہے۔ انہوں نے حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حالات احرام میں نکاح کرنے، نکاح کرنے اور پیغام نکاح تھجیت سے منع فرمایا ہے۔

احتلاف کی دلیل حدیث فعلی ہے اور آئمہ ثلاثہ کی روایت قولی ہے۔ جب فعلی اور قولی روایات میں تعارض آجائے تو فعلی روایت کو قولی روایت پر ترجیح و فویت حاصل ہوتی ہے۔ لہذا احتلاف کی دلیل قولی ہے، اسے لیا جائے گا اور اس کے مقابل قولی روایت متروک ہو جائے گی۔

الاختبار السنوي النهائي تحت اشراف تنظيم المدارس لأهل السنة باكستان

## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

"السنة الثانية" الموافق سنة 1435ھ 2014ء

### الورقة الرابعة: لسنن ابی داؤد و آثار السنن

الوقت المحدود: ثلث ساعات مجموع الأرقام: 100

الملاحظة: اجب عن الاثنين، الاثنين من كل قسم

### القسم الأول ..... لسنن ابی داؤد

- السؤال الأول: عن عبدالله ان امراة وجدت في بعض مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم مقتولة فانكر رسول الله صلى الله عليه وسلم قتل النساء والصبيان

(الجزء الاول): بين حكم قتل النساء والصبيان والشيوخ من العدو مفصلاً؟ (8).

(الجزء الثاني): هل يجوز حرق الاشجار والغرس واموال العدو في القتال ام لا؟ بين موقفك بالدلائل؟ (7)

(الجزء الثالث): بين شرائط الجهاد وحكمه واقسامه . هل فرض علينا الجهاد في هذا الزمان؟ بين موقفك بالدلائل؟ (10)

السؤال الثاني: عن ابی هريرة رضي الله تعالى عنه ان النبي صلى الله عليه وسلم قال لاتنكح الشيب حتى تستامر ولا البكر الا باذنها .

قالوا يا رسول الله صلى الله عليه وسلم وما اذنها؟ قال ان تسكت .

(الجزء الاول): هل يكفي سكت البكر والشيب عند الاستيدان

مطلقاً سواء كان الولي ابا او جداً او غيرهما ام لا؟

و ايضاً في هذا الحكم كل واحد منهم سواء ام لا؟ وان كان الجواب في النفي فما وجده الفرق؟ (7)

(الجزء الثاني): هل يجوز للولي ان يزوج مولاته من غير استيدان ام لا؟ اذكر مذاهب الائمة الاربعة في هذا المسئلة؟ (18)

السؤال الثالث: عن جابر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تذبحوا الا مسنة الا ان تعسر عليكم فذبحوا جذعة من الضأن .

(الجزء الاول): بين معنى المسنة والجذعة من كل حيوان الاضحية . و ايضاً بين حكم جذعة من الضأن التي لا اية لها . هل تجوز الاضحية بها ام لا؟ (10)

(الجزء الثاني): بين معنى الاضحية لغة وشرعًا و ايضاً بين ان ما هو سبب وجوبه؟ وهل تجب الاضحية على الحاج المقيم في مكة ام لا؟ بين موقفك بالدلائل . (10)

(الجزء الثالث): بين اوصاف الاضحية التي كان النبي صلى الله عليه وسلم يضحي بها في ضوء الاحاديث المذكورة في سنن ابی داؤد (5)

### القسم الثاني: ..... آثار السنن

السؤال الرابع: عن عبدالله بن عمر رضي الله تعالى عنهما قال سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الماء وما يتربه من الدواب والسماع فقال: اذا كان الماء قلتني لم يحمل الغيث .

(الجزء الاول): ترجم الحديث باللغة الاردية؟ (5)

(الجزء الثاني): مثی يضرير الماء نجساً قليله وكثیره؟ اكتب مذاهب الائمة الاربعة عليهم الرحمة مع دلائلهم واكتب ايضاً ترجيح مذهب

الاحناف بالدلائل؟ (20)

السؤال الخامس: عن ابی هریرۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم انه قال: اذا اشتد الحرفا بزدوا بالصلة فان شدة الحر من فيح جهنم رواه الجماعة .

(الجزء الاول): انقل الحديث الى اللغة الاردية؟ (5)

(الجزء الثاني): اكتب مذاهب الانتماء الاربعة في وقت صلوة الظهر والعصر مع دلائلهم ورجح موقفك بالدلائل؟ (20)

السؤال السادس: اكتب اختلاف الانتماء الاربعة في القراءۃ خلف الامام مع الدلائل ورجح مذهب الاحناف بالدلائل؟ (25)



درج عالیہ (سال دوم) برائے طلاب بابت 2014ء

﴿پر چہ چہارم: سنن ابی داؤد و آثار السنن﴾

قسم اول: سنن ابی داؤد

سوال نمبر 1: عن عبد الله ان امرأة وجدت في بعض مغازي رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم مقتولة فانکر رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قتل النساء والصبيان

(الف) بين حکم قتل النساء والصبيان والشيوخ من العدو مفصلاً؟  
(ومن) (کفار) کی عورتوں، بچوں اور بڑھوں کے قتل کرنے کا حکم تفصیل سے بیان کریں؟

(ب) هل یجوز احراق الاشجار والغرس واموال العدو في القتال ام لا؟ بین موقفك بالدلائل .

(کیا جنگ کے دوران دشمن کے درختوں، باغات اور اموال کو نذر آتش کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اپنا موقف دلائل سے بیان کریں؟)

(ج) بین شرائط الجهاد وحكمه واقسامہ . هل فرض علينا الجهاد في هذا الزمان؟ بین موقفك بالدلائل .

(جهاد کی شرائط، اس کا حکم اور اس کی اقسام بیان کریں؟ کیا عصر حاضر میں ہم پر جہاد فرض ہے؟ اپنا موقف دلائل سے بیان کریں؟)

جواب: (الف) دشمن کی عورتوں، بچوں اور بڑھوں کو قتل کرنے کا شرعی حکم:  
اسلام اعتماد پسند اور انصاف پسند ہے جس میں کسی حالت میں کسی پر قلم و ستم کرنے

کراجازت نہیں ہے۔ سبی وجہ ہے کہ اس نے دشمن، غیر مسلموں، قیدیوں اور جانوروں کے حقوق کا تعین کیا ہے۔ اسلام ہرگز اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ دشمن کی عروتوں، بچوں اور بوڑھوں کو قتل کے گھاث اتنا راجئے۔ غزوہ پدر کے نتیجے میں دشمن کے ستر (70) آدمی گرفتار ہوئے اور انہیں قیدی بنایا گیا، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے خورد و نوش اور دیگر ضروریات پورا کرنے کا تھی سے حکم دیا تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی لشکر کو کسی محاذ پر دشمن سے معرکہ آراء ہونے کے لیے روانہ فرماتے تو انہیں خصوصیت سے اس بات کی ہدایت جاری فرماتے تھے: دشمن کی عروتوں، بچوں اور بوڑھوں کو قتل نہ کیا جائے۔

(ب) دوران جنگ دشمن کے درختوں، باغات اور اموال کو نذر آتش کرنے کی ممانعت:

اسلام اسکن پسند اور آفاقی دین ہے جس میں دشمن کے جان و مال اور عزت و ناموس کی حفاظت کا قانون موجود ہے۔ خواہ اسکن کا زمانہ ہو یا دشمن سے جنگ کا دور ہو، اسلام اس بات کی ہرگز اجازت نہیں دیتا کہ دشمن (کفار) کے درختوں، باغات اور مال و دولت کو نذر آتش کر کے نقصان پہنچایا جائے۔ دور رسالت اور دور خلق اور راشدین میں جہاد کے لیے روادنہ کرنے سے قبل مجاہدین کو یہ بھی ہدایت کی جاتی تھی کہ دشمن کے درختوں، باغات اور اموال کو نذر آتش نہ کیا جائے۔ ان چیزوں کو نقصان پہنچانے کی صورت میں مجاہدین نہ خود ان سے فائدہ اٹھائیں گے اور نہ دشمن۔ تاہم دشمن کے درختوں کو کاٹ کر لکڑی کی شکل میں اپنے استعمال میں لانا جائز ہے۔ اسی طرح دشمن کے باغات کے چکلوں اور اموال کو مال نہیں کے طور پر اپنے قبضہ میں لے کر ان سے استفادہ کرنے میں بھی کوئی ممانعت نہیں۔

(ج) جہاد کی شرائط، حکم اور اس کی اقسام:

اعلام کلمۃ الحق، اسلام کی ترقی و سر بلندی اور اس کے تحفظ و دفاع کی جہد مسلسل کا نام ہے۔ اسلام نے بوقت ضرورت دشمن سے معرکہ آراء ہونے اور مقابلہ کرنے کی اجازت دی ہے۔ جہاد کے مباح ہونے کی دو شرائط ہیں:

۱۔ دشمن قبول اسلام سے انکار کر کے اسلام کی خلافت پر کمرستہ ہو جائے۔

۲۔ جب مسلمانوں کو یقین ہو کہ انہیں دشمن پر غلبہ حاصل ہو جائے گا۔

وجوب جہاد کی شرائط: وجوب جہاد کی چند شرائط ہیں، جو درج ذیل ہیں:

(۱) مسلمان ہونا۔ (۲) عاقل ہونا۔ (۳) بالغ ہونا۔ (۴) مرد ہونا۔ (۵) آزاد ہونا۔

(۶) قوی و صحتمند ہونا۔ (۷) اخراجات برداشت کرنے کی قوت حاصل ہونا۔

جہاد فرض: حالات و اتفاقات اور وقت کے تقاضا کے مطابق بعض اتفاقات مسلمانوں

پر جہاد فرض ہو جاتا ہے، جس کی چند شرائط درج ذیل ہیں:

(i) خلیف وقت جب دشمن سے جہاد کا اعلان کرے۔

(ii) جب دشمن معرکہ آراء ہو تو ڈٹ کر اس کا مقابلہ کرنا چاہیے۔

(iii) جب دشمن کسی اسلامی حکومت پر قابض ہونا چاہتا ہو تو اپنا دفاع کرتے ہوئے اس کا مقابلہ کرنا۔

اقسام جہاد: جہاد کی مشہور دو اقسام ہیں، جو درج ذیل ہیں:

۱۔ جارحانہ جہاد: جب دشمن مسلمانوں کو نقصان پہنچانے کے درپے ہو، جارحانہ عزم اُرکھتا ہو، موقع ملنے پر مسلمان کے اموال کو نقصان پہنچانے کی کوشش کرتا ہو اور اسلامی سلطنت پر قابض ہوئے کا بھی ارادہ رکھتا ہو، تو ان حالات میں مسلمان سرپا احتجاج بن جہاد کے عزم کو خاک میں ملانے کے لیے میدان عمل میں کل آئیں تو اسے "جارحانہ جہاد" کہا جاتا ہے۔

۲۔ مدافعانہ جہاد: جب دشمن کسی بھی اسلامی سلطنت پر قبضہ کرنے کے ارادہ سے پیش

قدی کر چکا ہو، تو اس کے حملہ کو پسپا کرنے کے لیے مسلمانوں کا اس ظہلہت اقدام کے لیے

نکل آتا۔ "مدافعانہ جہاد" کہلاتا ہے۔

عصر حاضر میں جہاد فرض ہیں: کی صورتیں: اسلام پیشگوی حملہ اور ہونے اور دشمن

پر اپنا نظر سلطات کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔ تاہم چند صورتوں میں مسلمانوں پر جہاد فرض ہیں

ہو جاتا ہے، جو درج ذیل ہیں:

اجازت نہیں ہوگی، اس کی وجہ یہ ہے باکہ شوہر دیدہ نہ ہونے کی وجہ سے شرما سکتی ہے۔ اس کے برعکس شیبہ چونکہ شوہر دیدہ ہوتی ہے، جو اجازت نکاح کے وقت شرما نہیں سکتی۔ لہذا اس کے لیے اقرار یا انکار کے لیے خاموشی معتبر نہیں ہوگی بلکہ زبان سے یوں ضروری ہے۔

**(ب) مولیٰۃ کی اجازت کے بغیر ولی کے نکاح کرنے میں مذاہب آئندہ:**

کیا مولیٰۃ کی اجازت کے بغیر ولی اس کا نکاح کر سکتا ہے یا نہیں؟ اس سلسلہ میں آئندہ نقطہ اختلاف ہے، جس کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے:

۱- حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ باکہ کا نکاح اس کی اجازت کے بغیر کرنا جائز ہے خواہ وہ تابعیت ہو یا بالغ لیکن شیبہ کا نکاح اس کی اجازت کے بغیر درست نہیں ہے۔ انہوں نے مشہور حدیث کے اس لفظ سے استدلال کیا ہے: "الایم" انہوں نے اس لفظ کی تاویل کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس لفظ کا اطلاق ہر عورت پر ہو سکتا ہے لیکن یہاں اس کے مجازی معنی مراد ہیں یعنی یہو خاتون۔ مطلب یہ ہے یہو عورت کا نکاح کرتے وقت اس کی اجازت ضروری ہے۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اپنی بالغ بیٹی کا نکاح اس کی اجازت کے بغیر کسی سے کرنا درست نہیں خواہ وہ کنواری ہو یا یہو۔ آپ نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کسی بھی خاتون کا نکاح اس کی اجازت کے بغیر نہ کیا جائے۔ باکہ عورت کا نکاح بھی اس کی اجازت کے بغیر نہیں کیا جائے گا۔ صحابہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! اس کی اجازت کیا ہے؟ آپ نے جواب میں فرمایا: "اس کی خاموشی ہی، اس کی اجازت ہے۔"

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ ملکاہ کی دلیل یا تاویل کا جواب یوں دیا جاتا ہے: لفظ "الایم" کے دو معانی ہیں: ایک حقیقی یعنی ہر عورت اور دوسرا مجازی جس کا معنی ہے: "یہو عورت"۔ یہ اصول ہے کہ حقیقی معنی ترک کر کے مجازی معنی مراد یہ درست نہیں ہو سکتا۔

☆ غلیف وقت مسلمانوں کے لیے جہاد میں شرکت کا اعلان کرے۔

☆ جب دشمن چار جانہ انداز میں کسی اسلامی سلطنت میں داخل ہو جائے۔

☆ مسلمانوں کے پاس اتنی طاقت ہو کہ وہ میدان میں ڈٹ کر دشمن کا مقابلہ کر سکیں۔

سوال نمبر ۲: عن ابی هریرۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ان النبی صلی اللہ علیہ

وسلم قال لاتنكح الیب حتی تستامر ولا البکر الا باذنها۔

قالوا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وما اذنها؟ قال ان تسكت۔

(الف) هل یکفی سکوت البکر والثیب عند الاستیدان مطلقاً سواء

کان الولی ابا او جدعاً او غيرهما م لا؟ وايضاً في هذا الحكم كله واحد

منهم سواء م لا؟ وان كان الجواب في التفه فما وجه الفرق؟

(کیا باکہ اور شیبہ کی خاموشی اجازت تصور ہو گی خواہ ولی باپ یا دادا یا ان کے علاوہ

کوئی ہو یا نہیں؟ نیز یہ حکم دونوں کے لیے یکساں ہے یا نہیں؟ برسمیں ٹانی اس کا جواب کیا

ہے؟)

(ب) هل یجوز للولی ان یزوج مولیته من غير استیدان م لا؟ اذکر

مذاہب الانہم الاربعة في هذا المسئلة؟

(کیا ولی کے لیے جائز ہے کہ وہ اپنی مولیٰۃ کا نکاح اجازت کے بغیر کر دے یا نہیں؟

اس بارے میں مذاہب آئندہ اربعہ بیان کریں؟)

**جواب: (الف) بوقت نکاح باکہ اور شیبہ کی خاموشی اجازت ہونے کا مسئلہ:**

بوقت نکاح ولی خواہ باپ ہو یا دادا یا ان کے علاوہ کوئی شخص، باکہ کی خاموشی اجازت

متصور ہو گی جبکہ شیبہ (عورت) کا بولنا ضروری ہے، کیونکہ ممکن ہے کہ باکہ نے شرم کی وجہ

سے سکوت اختیار کیا ہو لیکن شیبہ میں اس شرم کا امکان نہیں ہے۔

اس حکم میں دونوں کا برابر نہ ہوتا: کیا باکہ اور شیبہ دونوں کی خاموشی اجازت ہے یا

نہیں؟ اس سلسلہ میں مسئلہ یہ ہے کہ باکہ کی خاموشی تو اجازت ہو گی لیکن شیبہ کی خاموشی

سوال نمبر 3: عن جابر قال قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم لا تلبحو الا مسنۃ الا ان تعسر عليکم فتلببوا جذعة من الصنان .

(الف) بین معنی المسنۃ والجذعة من کل حیوان الاضحیة . وايضاً بین حکم جذعة من الصنان التي لا الیة لها . هل تجوز الاضحیة بها ام لا ؟ (قربانی کے ہر جانور کے مسنا اور جذعہ کا معنی بیان کریں ؟ مینڈھے کا "جذعہ" چلتی کے بغیر ہونے کی صورت میں کیا اس کی قربانی جائز ہے ؟)

(ب) بین معنی الاضحیة لغة وشرعًا وايضاً بین ان ما هو سبب وجوبه؟ وهل تجب الاضحیة على الحاج المقيم في مكة ام لا؟ بین مؤقف بالدلائل .

(لفظ "اضحیة" کا الغوی اور شرعی معنی بیان کریں ؟ وجوب قربانی کا سبب بیان کریں ؟ کیا مکہ مظہرہ میں مقیم حاج کرام پر قربانی واجب ہے یا نہیں ؟ اس بارے میں اپنا موقف بیان کریں ؟)

(ج) بین اوصاف الاضحیة التي كان النبي صلی اللہ علیہ وسلم يضحي بها في ضوء الأحاديث المذكورة في سنن ابی داؤد  
(سنن ابی داؤد کی احادیث مبارکہ کی روشنی میں قربانی کے اس جانور کے اوصاف بیان کریں ، جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم قربانی کیا کرتے تھے ؟)

**جواب:** (الف) قربانی کے ہر جانور کے "مسنا" اور "جذعہ" کا معنی :

جو جانور بطور قربانی ذئب کے جاتے ہیں، وہ تم قسم کے ہو سکتے ہیں:

۱- بکرا، بکری، چھڑا، چھڑی اور ذنبہ، دنی

۲- گائے، چھڑا، بھینس اور بھینسا

۳- اونٹ، اونٹی

جانوروں کی عمریں: قربانی کے جانوروں کی عمریں یوں ہوتی چاہیے:

پہلی قسم کے جانور کی عمر ایک سال، دوسری قسم کے جانور کی عمر دو سال اور تیسرا قسم کے جانور کی عمر پانچ سال ہوئی چاہیے۔

مسئلہ: پہلی قسم کا جانور ایک سال عمر کامل کر کے دوسرے سال میں داخل ہو جائے، دوسری قسم کا جانور اپنی عمر کے دو سال کامل کر کے تیسرا سال میں داخل ہو جائے اور تیسرا قسم کا جانور اپنی عمر کے پانچ سال کامل کر کے چھٹے سال میں داخل ہو جائے۔

جذعہ: پہلی قسم کا جانور ایک سال کا، دوسری قسم کا جانور دو سال اور تیسرا قسم کا جانور پانچ سال کامل ہو جائے۔

اسباب وجوب قربانی: اسباب وجوب قربانی چار ہیں، جو درج ذیل ہیں:

(۱) مسلمان ہوتا (۲) مقیم (۳) صاحب نصاب ہوتا (۴) قربانی کے ایام ہوتا  
فائدہ: یاد رہے جس شخص میں ان شرائط و اسباب میں سے کوئی نہ پایا جائے وہ قربانی کی نیت سے قربانی کا جانور خرید لیتا ہے، تو اس پر بھی اس جانور کی قربانی واجب ہو جائے گی۔

مینڈھے کے جذعہ کی قربانی کا شرعی حکم: ایسا مینڈھ جس کی چلتی موجود نہ ہو، تو اس کی قربانی میں کوئی مقدار نہیں ہے۔ ایسا چھڑا جس کی عمر چھ ماہ کی ہو مگر اس کی پرورش خوب کی گئی ہو، جو دوسرے جانوروں میں کھڑا کرنے سے سال بھر کا معلوم ہوتا، اس کی قربانی بھی جائز ہے۔

(ب) "اضحیہ" کا الغوی و اصطلاحی معنی:

لفظ "اضحیہ" کا الغوی معنی ہے: الگ کرنا، کاشنا، جدا کرنا۔ اس کا شرعی و اصطلاحی معنی ہے: مخصوص جانور کو مخصوص ایام میں مخصوص مقصد کے لیے ذبح کرنا۔

وجوب قربانی کے اسباب: اس کی وضاحت پہلی جز کے ضمن میں گز رچکی ہے۔

مکہ مظہرہ میں مقیم حاج کرام کے لیے قربانی کا شرعی حکم: حاج کرام چونکہ غیر مقیم اور مسافر ہوتے ہیں، اس لیے ان پر قربانی واجب نہیں ہے۔ تاہم ان سے جو مناسک وارکان

حج ادا کرنے میں کوتایی ہو جاتی ہے، اس کے تدارک کے لیے قربانی کی جاتی ہے۔ وہ حجاج جو کہ سعید میں مقیم ہوں، ان پر بھی حالت احرام میں قربانی واجب نہیں ہے۔

(ج) حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم کی قربانی کے جانوروں کے اوصاف:

(وہ حجاج کرام حج قران یا حج تسبیح کا ارادہ رکھتے ہوں، ان پر قربانی واجب ہے خواہ وہ خارجی ہوں یا داخلی۔ تاہم حج مفروداً کرنے والوں پر قربانی واجب نہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قربانی کے جانوروں کے اوصاف احادیث کی روشنی میں درج ذیل ہیں:

۱- حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما کی روایت ہے: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم قربانی کے دن دو گندم گون خصی مینڈھے قربانی کی نیت سے ذبح کرتے تھے۔

۲- حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سیگنوس والا مینڈھا میں کرنے کا حکم دیا کہ اس کے ہاتھ پاؤں اور آنکھیں سیاہ ہوں۔ آپ کی خدمت میں ایسا جانور قیش کیا گیا، آپ نے خود ذبح فرمایا تھا۔

۳- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم موئے تازے اور سیگنوس والے جانور بطور قربانی ذبح کیا کرتے تھے۔ ان کی آنکھیں، منہ اور پاؤں سیاہ ہوتے تھے۔

### ﴿تمہانی: آثار السنن﴾

سوال نمبر 4: عن عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما قال سئل النبي صللي الله عليه وسلم عن الماء وما ينويه من الواب والسماع فقال: اذا كان الماء قلتين لم يحمل الغث .

(الف) ترجم الحديث باللغة الإردوية؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) کتنی بصیر الماء نجستاً قليله و كثيره؟ اکب مذاہب الائمه

الاربعة عليهم الرحمة مع دلالتهم واكتب ايضاً ترجيح منع الاحتفاف بالدلائل؟

(پانی قلیل ہو یا کثیر کب پلید ہو گا؟ ماذہب آئمہ اربعہ ہاں کریں؟ نیز مذہب احتفاف کو دلائل سے ترجیح دیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت ہے: حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اس پانی کے بارے میں دریافت کیا گیا جس میں چار پائے اور درندے آتے ہوں؟ آپ نے جواب دیا: جب پانی دو گندم کے مساوی ہو تو اسے کوئی چیز متابڑیں کر سکتی۔

(ب) پانی قلیل و کثیر کے نجس ہونے کے بارے میں ماذہب آئمہ:

پانی قلیل ہو یا کثیر جب اس میں نجاست گر جائے تو کب نجس ہو گا؟ اس بارے میں آئمہ فرقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام مالک رحمۃ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ پانی خواہ قلیل ہو یا کثیر، اس میں جب نجاست گر جائے تو اس وقت تک پلید نہیں ہوتا جب تک اس کے اوصاف میلاد میں کوئی تبدیلی نہ ہو جائے۔ اوصاف میلاد یہ ہیں: رنگ، بو اور ذائقہ۔ انہوں نے بہر بن شاعر والی روایت سے استدلال کیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ان الماء طهور لا ينجس شئ . ”پانی پاک ہے اور اسے کوئی چیز پامیٹنڈیں کر سکتی۔“ اس روایت میں عدم نجس کا حکم قلیل و کثیر سب کرشاں ہے۔

۲- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک پانی قلیل میں نجاست گرنے سے پلید ہو جاتا ہے۔ اگر ماہ کثیر ہو تو اس وقت نجس نہیں ہوتا جب تک اوصاف میلاد میں سے کوئی تبدیلی نہ ہو۔ انہوں نے اپنے موقف پر اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اذا كان الماء قلتين لم يحمل الغث . ”جب پانی دو گندم ہو تو وہ نجاست سے متابڑیں ہوتا۔

نورانی کائینت (مل شدہ پرچھات) (۵۲) درج عالیہ (سال دوم 2014ء) برائے طلباء  
وسلم انه قال: اذا اشتد الحرفا ببردوا بالصلوة فان شدة الحر من فيح  
جهنم رواه الجماعة۔

(الف) انقل الحديث الى اللغة الاردية؟

(حدیث پاک کاردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اكتب مذاهب الائمة الاربعة في وقت صلوٰة الظهر والعصر مع  
دلائلهم ورجح موقفك بالدلائل؟

(نماز ظہر اور نماز عصر کے وقت کے بارے میں مذاہب آئمہ مع دلائل بیان کریں؟

آپ اپنے موقف کو دلائل کے ساتھ راجح قرار دیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے  
فرمایا: جب گری سخت ہو تو تم نماز کو ختم کر کے پڑھو، کیونکہ گرمی کی ختنی جہنم کی  
سائنس کی وجہ سے ہے۔ اسے ایک جماعت نے روایت کیا ہے۔

(ب) نماز ظہر اور نماز عصر کے وقت کے بارے میں مذاہب آئمہ فقہاء  
اس بات میں تمام آئمہ فقہاء کا تفاق ہے کہ زوال کا وقت ختم ہوتے ہی نماز ظہر کا وقت  
شروع ہو جاتا ہے۔ نماز ظہر کے وقت کے اختتام اور نماز عصر کے وقت کے آغاز میں آئمہ  
فقہاء کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- آئمہ ملاش (حضرت امام مالک، حضرت امام احمد بن حنبل اور حضرت امام شافعی  
رحمہم اللہ تعالیٰ) کا موقف ہے کہ ہر چیز کا سایہ ایک مثل ہونے پر نماز ظہر کا وقت ختم اور نماز  
عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ انہوں نے امامت جبراٹل علیہ السلام کی روایت سے  
استدلال کیا ہے، جس میں اس بات کی وضاحت ہے کہ انہوں نے نماز عصر چیز کا سایہ ایک  
مثل ہونے پر پڑھائی تھی۔

۲- حضرت امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے مطابق نماز ظہر کا وقت اصلی سایہ کے

۳- حضرت امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ما قلیل نجاست گرنے  
سے بخس ہو جاتا ہے لیکن ما کثیر اس وقت بخس نہیں ہوتا جب تک اس کے اوصاف ملائش میں  
سے کوئی تبدیل نہ ہو جائے۔

آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

۱- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا  
یبولن احدکم فی الماء الدائم۔ ”تم میں سے کوئی شخص کفر کے پانی میں ہرگز  
پیشاب نہ کرے۔“

۲- نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اذا استيقظ احدکم من نومه فلا  
يغمض يده في الاناء۔ ”جب تم میں سے کوئی شخص اپنی نیند سے بیدار ہو تو وہ اپنا ہاتھ  
پانی میں نہڈا لے۔“

ما قلیل اور ما کثیر کی مقدار میں اقوال آئمہ: ما قلیل اور ما کثیر کی مقدار میں آئمہ فقہاء  
کے مختلف اقوال ہیں جو درج ذیل ہیں:

۱- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: جو پانی  
قحطیں سے کم ہو وہ قلیل ہے اور جو قحطیں کے برابر یا اس سے زائد ہو وہ کثیر ہے۔

۲- حضرت امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ما قلیل و ما کثیر کی مقدار کا  
شریعت میں تعین نہیں ہے۔ تاہم احتفاف کے اس بارے میں تین اقوال ہیں:

(i) مبتنی بکری رائے کا اعتبار ہوگا، اگر وہ قلیل تصور کرے تو قلیل ہوگا اور اگر کثیر سمجھتے  
وہ کثیر ہوگا۔

(ii) پانی اتنی مقدار میں ہو کہ اس کے ایک کنارے سے حرکت کرنے سے درسے  
کنارے تک حرکت کرے، وہ قلیل ہے اور اگر درسرا کنارہ حرکت نہ کرے تو ما کثیر ہے۔

(iii) جو پانی دہ دردہ سے کم ہو، وہ قلیل ہے اور جو دہ دردہ کی مقدار میں یا اس سے  
زاں دہ دردہ کثیر ہے۔

سوال نمبر 5: عن ابی هریرۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہ عن النبی صلی اللہ علیہ

- ۳- حضرت امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میرے زدیک امام کی اقدامات میں قرأت کرنا منون نہیں ہے۔
- ۴- حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جس شخص نے امام کے پیچے قرأت کی اس نے خطا کی۔
- ۵- حضرت قاروۃ العظم رضی اللہ عنہ کا قول ہے: جو شخص امام کے پیچے قرأت کرے میرا دل چاہتا ہے کہ اس کے من میں پتھروں ہوں۔
- ۶- حضرت امام شافعی، حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ امام کے پیچے قرأت ضروری ہے اور اس کے بغیر نماز نہیں ہوگی۔ تمہیں نے اس مشہور روایت سے استدلال کیا ہے: لا صلوٰۃ الا بافاتحة الكتاب۔ یعنی جب تک سورہ قاتحہ کی قرأت نہ کی جائے نماز نہیں ہوتی۔
- ۷- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آخر مذاہی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ لامست حجراً تسلی و الی روایتیں الحدو الی روایت سے منسخ ہے یا متوالی ہے اب دلائل و برائیں کی روشنی میں جائزہ ملیا جائے تو امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے موقف کو ترجیح حاصل ہے، کیونکہ آپ کے دلائل قوی ہیں۔

☆☆☆☆☆

علاوه ہر تجیز کا سایہ دلیل ہونے پر ختم ہو جاتا ہے اور نماز عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(۱) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ مذہار وابعد کرتے ہیں: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: زوال آنکہ بکے بعد جب تک آدمی کا سایہ اس کے قد کے برائیہ ہو جائے نماز تکہر کا وقت باتی رہتا ہے۔

(۲) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ مذہار وابعد کرتے ہیں: نماز تکہر کا وقت اس وقت تک باقی رہتا ہے جب تک مصر کا وقت شروع ہو جائے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آخر مذاہی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ لامست حجراً تسلی و الی روایتیں الحدو الی روایت سے منسخ ہے یا متوالی ہے اب دلائل و برائیں کی روشنی میں جائزہ ملیا جائے تو امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے موقف کو ترجیح حاصل ہے، کیونکہ آپ کے دلائل قوی ہیں۔

سوال نمبر ۶: اکسب اختلاف الانہم الاربعة في القراءة خلف الامام مع الدلائل ورجع منذهب الاحناف بالدلائل؟

(قرأت خلف الامام کے مسئلہ میں مذاہب آئندہ مع دلائل بیان کریں اور مذهب احناف کو ترجیح دیں؟)

جواب: قرأت خلف الامام کے مسئلہ میں مذاہب آئندہ فتنہ:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام ابو یوسف اور حضرت امام محمد رحمہم اللہ تعالیٰ کے زدیک قرأت خلف الامام درست نہیں ہے۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

۱- ارشاد خداوندی ہے: وَإِذَا قُرِأَ الْقُرْآنَ فَامْسِمُوا لَهُ وَانصُرُوا۔ "یعنی جب تلاوت قرآن کی جائے تو تم توجہ سے سنوار خاموش اختیار کرو۔"

۲- نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قراءۃ الامام له قراءۃ۔ امام کی قرأت مقتدی کی قرأت ہے۔

تجوز الصلوة بهذه الاعذار على القطار والمركب الهوائي أم لا؟ بين بالدلائل 15

السؤال الثالث: عن انس ابن مالك قال كان لاهل الجاهلية يومان في كل سنة يلعبون فيما قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة قال كان لكم يومان تلعبون فيها وقد ابدلتم الله بهما خيراً منها يوم الفطر ويوم الاضحى

(الف) ترجم الحديث الى الاردية وشكله؟ 10

(ب) ما هو العيد لغة واصطلاحاً؟ وما هو حكم صلوة العيد وهو واجب أم سنة؟ بين مذهب الامام ابى حنيفة والامام الشافعى عليهما الرحمة في هذه المسئلة؟ 15

### القسم الثاني..... سنن ابن ماجة

السؤال الرابع: عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا رأيتم الهلال فصوموا وادا رأيتموه فالفطروا وان غم عليكم فاقترووا له (الف) ترجم الحديث الى الاردية واشرح معنى الجملة المسطورة عليها؟ واذكر اقوال الانتماء الاربعة والجمهور في شرحه؟ 12

(ب) من راي هلال رمضان او الفطر وحده هل يصوم او يفطر ام لا؟ بين هذه المسئلة مفصلاً؟ 13

السؤال الخامس: عن عبد الله قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تقتل نفس ظلماً الا كان ابن آدم الاول كفل من دمها لانه اول من سن القتل .

(الف) ترجم الحديث الى الاردية وشكله؟ 10

(ب) هل لقاتل المؤمن توبه؟ بين هذه المسئلة في ضوء القرآن

الاختبار السنوي النهائي تحت اشراف تنظيم المدارس لأهل السنة باكتستان

### شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

"السنة الثانية" الموافق سنة 1435ھ 2014ء

(الورقة الخامسة: سنن النسائي وابن ماجة)

الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: 100

الملاحظة: عليك ان تجيب عن اثنين، اثنين من كل قسم

### القسم الأول..... سنن النسائي

السؤال الأول: عن ابن عباس ان امرءة من خثعم سالت النبي صلى الله عليه وسلم غداة جمع فقلت يا رسول الله صلى الله عليه وسلم فريضة الله في الحج على عباده ادركتم ابى شيخاً كبيراً لا يستمسك على الرحل . افاحج عنه؟ قال نعم .

(الف) انقل الحديث الى الاردية؟ 5

(ب) هل يجوز للرجل ان يحج عن غيره وان لم يكن حج عن نفسه؟ بين اختلاف الفقهاء مدللاً؟ 15

(ج) اجب عن دليل من يقول بعدم الجواز؟ 5

السؤال الثاني: عن انس بن مالك انه راي رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى على حمار وهو راكب الى خير والقبلة خلفه؟

(الف) بين الصور التي يجوز فيها للمصلى ان يصلى الى جهة غير قبلة؟ 10

(ب) بين الاعذار التي تجوز صلوة الفرض بسببيها على الدابة وهل

والحدیث وفصل المذاہب المختلفة فیها ۱۵؟

السوال السادس: عن عائشة قالت امرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ان نوقي عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة.

(الف) شکل الحدیث وہی معنی العقیقة لفہ واصطلاحاً مع ذکر حکمة مشروعيتها؟ ۱۰

(ب) ما هو حکم العقیقة هل هي واجبة ام سنة او مستحبة؟ فصل مذاہب الائمه الاربعة فی هذه المسئلة مع دلائلهم؟ ۱۵



## درجہ عالیہ (سال اول) برائے طلباء بابت 2014ء

پرچہ پنجم: سنن نسائی و سنن ابن ماجہ

### قسم اول: سنن نسائی

سوال نمبر ۱: عن ابن عباس ان امراء من ختم سالت النبي صلى الله عليه وسلم غداة جمع فقللت يارسول الله صلى الله عليه وسلم فريضة الله في الحج على عباده اذ وکت ابی شیخا کبیراً لا يستمسك على الرحل .  
الماحتج عنه؟ قال نعم .

(الف) انقل الحديث الى الاردية؟

(حدیث کا اندوہ میں ترجمہ کریں؟)

(ب) هل یجوز للرجل ان یحج عن غيره وان لم یکن حج عن نفسه؟  
بین اختلاف الفقهاء مدللاً؟

(کیا کسی شخص کے لیے جائز ہے کہ وہ اپنے غیر کی طرف سے حج کرے جبکہ اس نے خود حج نہ کیا ہو؟ اس مسئلہ میں مذاہب آئندہ بیان کریں؟)

(ج) اجب عن دلیل من يقول بعدم الجواز؟

(جو شخص عدم جواز کا قائل ہے، اس کی دلیل کا جواب دیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا راویت کرتے ہیں: یہ کبیلہ کشم کی عورت نے میدان مزدلفہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا: یا رسول اللہ! اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کے بندوں پر حج فرض ہے، میرے والد عمر سیدہ ہونے کی وجہ سے سواری پر بیٹھنے

ہوں گے۔

۳- حج بدلت کا امر مجون عنہ کی طرف سے ہو، اس کے فیر کی طرف سے معینت نہیں ہو گا لیکن وارث اپنے مورث کی طرف سے حج کرائے یا کرے تو درست ہو گا۔

۴- جس کی طرف سے حج کیا جا رہا ہے، اس پر حج فرض بھی ہو ورنہ حج بدلت درست نہ ہو گا۔

۵- حج بدلت کی صحت کے لیے مجون عنہ کا عاقل، بالغ اور صاحب نصاب ہونا ضروری۔

حج بدلت میں نہ اہب آئمہ: کیا حج بدلت کرنا درست ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ وہ کمزور و ضعیف جو حج کرنے کی طاقت نہ رکھتا ہو اور متوفی کی طرف سے حج بدلت جائز ہے۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ عبادت کی تین اقسام ہو سکتی ہیں:

(i) عبادت مالیہ مثلاً زکوٰۃ

(ii) محض عبادت بدنیہ جیسے: نماز

(iii) عبادت مالیہ اور بدنیہ کا مجموعہ مثلاً حج

پہلی اور تیسرا تم میں نیابت جاری ہو سکتی ہے جبکہ دوسرا قسم میں نیابت درست نہیں ہے۔ لہذا جس طرح فیر کی طرف صدقہ و خیرات کرنا درست ہے بالکل اسی طرح حج کرنے میں بھی نیابت درست ہے۔ ثابت ہوا کہ حج بدلت درست ہے۔ انہوں نے زیر مطالعہ حدیث سے بھی استدلال کیا ہے۔ علاوه ازیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم اہتمام کے ساتھ قربانی کے دو جانور ذبح کرتے تھے، ایک اپنی طرف سے اور دوسرا تا قیامت آنے والے وہ اتنی جو قربانی کرنے کی طاقت نہیں رکھیں گے، کی طرف سے۔ قربانی کرنے کے بعد آپ یہ دعا کیا کرتے تھے کہ یا اللہ! ایک جانور میری طرف سے قبول کر لے اور دوسرا میری امت کی طرف سے۔

کی طاقت نہیں رکھتے۔ کیا میں ان کی طرف سے فریضہ حج ادا کر سکتی ہوں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب میں فرمایا: ہاں!

(ب) حج بدلت کرنے کا شرعی حکم:

جس شخص نے خود حج نہ کیا ہو، کیا وہ غیر کی طرف سے حج بدلت کر سکتا ہے یا نہیں؟ اس بارے میں مشہور دو اقوال ہیں:

(i) جائز ہے۔

(ii) جائز نہیں ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ حج عبادت بدلتی اور عبادت مالی کا مجموعہ ہے، اس کی نیابت درست ہے۔ لہذا جس نے خود حج نہ کیا ہو، وہ دوسرے کی طرف سے نیابت کا فریضہ انجام دیتے ہوئے حج کر سکتا ہے لیکن افضل صورت بھی ہے کہ پہلے خود حج کرے پھر حج بدلت کرے۔

بعض لوگ اس کے عدم جواز کے قائل ہیں، انہوں نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت سے استدلال کیا ہے، جو یوں ہے: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص سے یوں سنا: شبر مرد کی طرف سے لیک! آپ نے اظہار تہجیب کے انداز میں دریافت فرمایا: شبر مرد کون ہے؟ اس نے عرض کیا: میرے بھائی کا نام ہے۔ پھر دریافت کیا: کیا تو نے اپنی طرف سے حج کیا ہے؟ اس نے جواباً عرض کیا: نہیں! آپ نے یوں فرمایا: "تم پہلے اپنی طرف سے حج کرو پھر شبر مرد کی طرف سے حج کرنا۔"

شرائط حج بدلت: حج بدلت کی صحت کے لیے چند شرائط ہیں، جن کے بغیر یہ درست نہیں ہو سکتا۔ وہ شرائط درج ذیل ہیں:

۱- عجز و عذر اگر ممکن الزوال ہو تو اس کے زوال کے بعد خود بھی حج کرے ورنہ حج بدلت جائز نہیں ہے اور اس کا اعادہ بھی نہیں ہے۔

۲- آمد و رفت کے تمام اخراجات بلکہ خورد و نوش کے مصارف بھی بذمہ مجون عنہ کے

-۲- حضرت امام مالک رحمۃ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر یہ ہے کہ حج بدل صرف اس متوفی کی طرف سے کیا جاسکتا ہے، جس نے زندگی بحرج کرنے کی سعادت حاصل نہ کی ہو۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

۱- ارشاد خداوندی ہے: وَإِلَهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْيَتِيمَ مِنْ أَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا . اللہ تعالیٰ کی طرف سے لوگوں پر حج بیت اللہ فرض ہے، جو اس تک پہنچنے کی طاقت رکھتے ہیں۔

۲- زیر بحث حدیث سے حج بدل کا جواز ثابت نہیں ہوتا بلکہ یہ روایت اپنے مورد میں بند ہے۔

۳- زیر مطالعہ حدیث مضطرب ہے، لہذا اس سے استدلال کرنا جائز نہیں ہے۔  
(ج) حج بدل عدم جواز کے قائلین کی دلیل کا جواب:

جو لوگ حج بدل کو جائز قرار نہیں دیتے، تو ان کی دلیل کا جواب یہ ہے کہ زکوٰۃ اور حج دونوں عبادات میں نیابت کا قانون جاری ہو سکتا ہے، بلکہ اکثر فقہاء نے اس اصول کو نہ صرف تسلیم کیا ہے، اس کو معمول بھی بنایا ہے۔ مکرین صرف عقلی دلیل، بے عملی اور بہت درہی کے سبب اس کا انکار کرتے ہیں۔

سوال نمبر 2: عن انس بن مالک انه رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي على حمار وهو راكب الى خير والقبلة خلفه .

(الف) بین المصور التي يجوز فيها للمصلى ان يصلى الى جهة غير القبلة؟

(وہ صورتیں بیان کریں جن میں نمازی فیر جہت قبلہ کی طرف نماز ادا کر سکتا ہے؟)

(ب) بین الا عذار التي تجوز صلوٰۃ الفرض بسببها على الدابة وهل تجوز الصلوٰۃ بهذه الاعذار على القطار والمركب الهوائی ام لا؟ بن

بالدلائل

(وہ اعذار بیان کریں جن کی وجہ سے فرض نماز سواری پر جائز ہے؟ کیا ان اعذار کی بناء پر میں کار اور ہوائی جہاز پر نماز درست ہے یا نہیں؟ دلائل سے بیان کریں؟)

جواب: (الف) وہ صورتیں جن میں غیر جہت قبلہ کی طرف منہ کر کے نمازی نماز ادا کر سکتا ہے؟

غیر جہت قبلہ کی طرف منہ کر کے نماز ادا کرنے کی چھ صورتیں درج ذیل ہیں:

۱- جہت قبلہ معلوم نہ ہونے کی وجہ سے تحری کر کے نماز پڑھی، پھر وقت گزرنے پر پڑھ چلا کر اس نے فیر جہت قبلہ کی طرف نماز ادا کی ہے۔

۲- تحری کے بعد نماز کا آغاز کیا، پھر جہت قبلہ کے بارے میں رائے تبدیل ہو گئی یا کسی شخص نے سمت حجج کی راہنمائی کروئی تو ادا کی ہوئی نماز کے اعادہ کی ضرورت نہیں ہے۔

۳- سمت قبلہ کسی شخص سے دریافت کی تو اس نے ہاتھ سے اخراز کیا، تحری کر کے نماز پڑھ لی، پھر اس شخص نے ہاتھ کرنے فیر سمت قبلہ نماز ادا کی ہے۔ اب نماز کے اعادہ کی ضرورت نہیں ہے۔

۴- جب شدت علالت کی وجہ سے کوئی شخص سمت قبلہ کی طرف منہ کر سکتا ہو اور کوئی معاون بھی پاس موجود نہ ہو، تو وہ جس جہت بھی نماز ادا کرے گا درست ہو گی۔

(ب) وہ اعذار جن کے سبب سواری پر فرض نماز جائز ہے؟

ٹنلی نماز بالاتفاق سواری پر جائز ہے۔ تاہم چند اعذار کی بناء پر فرض نماز بھی سواری پر ادا کی جاسکتی ہے، وہ اعذار درج ذیل ہیں:

۱- جب سواری سے اترنے پر قدرت حاصل نہ ہو۔

۲- جب محل کی ایک طرف خود سوار ہو اور دوسری جانب والدین یا محروم یا ہوئی ہو، یہ خود تو اتر کر چکا ہو گرہ دوسری طرف کے لوگ نہ اتر سکتے ہوں اور نہ چھوٹ سکتے ہوں۔

گاڑی پر فرض نماز ادا کرنے کے اعذار: بعض اعذار کی بناء پر گاڑی پر فرض نماز ادا کی جا سکتی ہے اور وہ صورتیں درج ذیل ہیں:

۱-شدید بارش کے دوران سوار ہوا ہو، نیچے اتر اتو کپڑے نجس ہو جائیں گے یا پاؤں زمین میں دھنس جائیں گے۔

۲-جب عمر سیدہ شخص ہو اور کسی کی معاونت کے بغیر نہ اتر سکتا ہو اور نہ چڑھ سکتا ہو۔

۳-مرض میں اضافہ کا باعث بن جانے کا اندر یہ ہو۔

۴-ہمسر لوگوں کے روانہ ہو جانے کا اندر یہ ہو۔

۵-مال یا جان ضائع ہو جانے کا اندر یہ ہو۔

۶-سواری اس قدر شریہ ہو کہ اتنے پر دوبارہ سوار نہیں ہونے دے گی۔

### سواری پر فرض نماز کے حوالے سے چند اہم مسائل:

۱-بذریعہ ٹرین طولی سفر کا ارادہ ہو، نماز کا وقت ہونے پر سیٹ پر کھڑے ہو کر یا یہ کر فرض نماز ادا کی جاسکتی ہے بشرطیکہ منہ قبلہ کی جانب ہو۔

۲-کشتی پر کھڑے ہو کر یا یہ کر بالاجماع فرض نماز ادا کی جاسکتی ہے۔

۳-میدان جہاد میں گھسان کے مرکز کے درمیان بھی نماز معاف نہیں ہے، اس موقع پر جاہدین جس سمت بھی ممکن ہو نماز ادا کر سکتے ہیں۔

۴-ہوائی جہاز پر سمت قبلہ کا اعتبار کرتے ہوئے وقت ہونے پر نماز ادا کی جاسکتی ہے بشرطیکہ اس کے اتنے سے قبل نماز کا وقت ختم ہو جانے کا امکان ہو۔

سوال نمبر 3: عَنْ أَنِّي مَالِكٌ قَالَ كَانَ لِأَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ يَوْمًا فِي كُلِّ سَنَةٍ يَلْعَبُونَ فِيهَا فَلَمَّا قَدِمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَدِينَةَ قَالَ كَانَ لَكُمْ يَوْمًا تَلْعَبُونَ فِيهَا وَقَدْ أَبْدَلَكُمُ اللَّهُ بِهِمَا خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْفِطْرِ وَيَوْمَ الْأَضْحَى

(الف) ترجم العدیت الى الاردية وشكله؟

(حدیث پر اعراب لگائیں اور اردو میں اس کا ترجمہ کریں؟)

(ب) ما ہو العید لغہ و اصطلاحاً؟ وما ہو حکم صلوٰۃ العید اہو

واجب ام سنہ؟ بین مذهب الامام ابو حنیفة والامام الشافعی علیہما الرحمۃ فی هذه المسألة؟

(لقط عید کا الغوی واصطلاحی معنی بیان کریں؟ نماز عید کا حکم کیا ہے، کیا یہ واجب ہے یا نہ ہے اس مسئلہ میں حضرت امام اعظم ابو حنیفہ اور حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کا مذہب بیان کریں؟)

**جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور ترجمہ:**

اعرب او پر لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: زمانہ جاہلیت میں لوگ ہر سال دو دن میں کھیل کو دکرتے تھے۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ طیہ تشریف لائے تو آپ نے فرمایا: تم لوگ دو دنوں میں کھیل کو دکرتے تھے، تو اللہ تعالیٰ نے تھمارے لیے ان سے بہتر دو دن عطا فرمائے ہیں: عید الفطر اور عید الاضحی۔

**(ب) عید کے معانی:**

لفظ "عید" مختلف معانی اور معناہم کے لیے استعمال ہوتا ہے، وہ درج ذیل ہیں:

۱- یہ دو دن ہے جس میں لوگوں کا خصوصی اجتماع منعقد ہوتا ہے۔

۲- اس کا الغوی معنی ہے پلٹ کر آتا، چونکہ یہ دن بھی ہر سال آتا ہے۔

۳- یہ لفظ "عادت" سے ماخوذ ہے، اس دن لوگوں کا جمع ہونا ان کی عادت بن چکا ہے۔

۴- اس کا معنی ہے اظہار سرت کرنا، چونکہ لوگ اس دن نئے کپڑے پہن کر نماز پڑھنے کے لیے عید گاہ کی طرف آتے ہیں اور اظہار فرحت و سرت کرتے ہیں۔

۵- اہل عرب کے ہاں "عید" کا مطلب ہے خوش یا غم کا لوث کر آتا، چونکہ یہ دن خوشیاں لاتا ہے۔

۶- نماز عید پہلی بار دو ہجری میں پڑھی گئی پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم تاحیات یہ نماز

پڑھاتے رہے۔

۷۔-غلبہ اسلام سے قبل لوگ سال میں دو دن بطور لعب و لہو بناتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے زمانہ جاہلیت کے دو دن ختم کر دیے جو "نیروز" اور "مہرجان" کے نام سے مشہور تھے۔ آپ نے لوگوں کے لیے ان کے عوض دو دن مقرر فرمائے:

(۱) عید الفطر۔ (۲) عید الاضحی۔

نماز عید کی شرعی حیثیت میں مذاہب آئندہ: کیا نماز عید فرض ہے یا واجب یا سنت؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱۔-حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نماز عید، نماز جنازہ کی طرف فرض کفایہ ہے۔ یعنی ایک یا چند افراد ادا کر لیں تو سب بری الذمہ ورنہ سب گناہ گار ہوں گے۔

۲۔-حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک نماز عید واجب ہے۔ اس بارے میں صاحب ہدایہ لکھتے ہیں: نماز عید ہر اس شخص پر واجب ہے جس پر نماز جمع واجب ہے۔

فائدہ: نماز عیدین کے لیے نمازوں بینگانہ کی شرائط و فرائض کو بھی پیش نظر کھا جائے گا۔

### قسم ثانی: سنن ابن ماجہ

سوال نمبر 4: عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا رأيتم الهلال فصوموا و اذا رأيتموه فأفطروا فان غم عليكم فاقدر و واله

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية واشرح معنی الجملة المسطورة عليها . واذکر اقوال الانتماء الاربعة والجمهور في شرحه؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟ خط کشیدہ جملہ کے معنی کی تشریح کریں اور اسی تشریح میں اقوال آئندہ فقہ نقل کریں؟)

(ب) من رأى هلال رمضان او الفطر وحده هل يصوم او يفطر ام لا؟

بین هذه المسألة مفصل؟

(ج) شخص اکیلا رمضان المبارک یا عید الفطر (شووال) کا چاند دیکھے، تو کیا وہ روزہ رکھے گا یا روزہ نہیں رکھے گا؟ یہ مسئلہ تفصیل سے بیان کریں؟

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے: حضور انس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم چاند دیکھ کر روزہ رکھو اور چاند دیکھ کر تم افطار کرو۔ اگر تم پر باول چھا جائیں تو تم اس (ماہ کے دنوں کی) تعداد پوری کرلو۔

خط کشیدہ جملہ کی تشریح: مذکورہ حدیث میں خط کشیدہ الفاظ یہ ہیں:

"لقدر واله" رمضان کا چاند نظر آنے کی صورت میں روزے شروع کر دیے جائیں اور شوال (عید الفطر) کا چاند نظر آنے پر روزے موقوف کر دیے جائیں۔ آسمان پر باول موجود ہونے کی وجہ سے چاند نظر نہ آئے خواہ رمضان کا ہو یا شوال کا، تو مینے کے دنوں کی تعداد (تمیں دن) پوری کی جائے۔

حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ایک شخص کی گواہی سے رمضان اور شوال کا چاند ثابت ہو جائے گا، خواہ مطلع صاف ہو یا ابرآلود ہو۔

حضرت امام مالک رحمہم اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ بہر صورت دو آدمیوں کی گواہی سے چاند ثابت ہو گا۔ حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک رمضان المبارک کا چاند ایک عادل شخص کی گواہی سے ثابت ہو جاتا ہے بشرطیکہ مطلع ابرآلود ہو۔ مطلع صاف ہونے کی صورت میں گواہی کے لیے جم غیر کا ہونا ضروری ہے۔ مطلع ابرآلود ہونے کی صورت میں شوال (عید الفطر) کے چاند کے لیے دو مردوں یا ایک مرد، دو عورتوں کی گواہی معتبر ہو گی۔

(ب) اکیلا شخص رمضان یا شوال کا چاند دیکھے تو اس کے روزہ و افطار کا حکم:

مطلع ابرآلود ہو تو رمضان کا چاند ایک عادل آدمی کی گواہی سے ثابت ہو جاتا ہے، اس صورت میں گواہ بھی روزہ رکھے گا اور لوگ بھی روزہ رکھیں گے۔ مطلع ابرآلود ہونے پر شوال

کا چاند دو گواہوں کی گواہی سے ثابت ہو گا۔

سوال نمبر 5: عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تُقْتَلُ نَفْسٌ إِلَّا كَانَ أَبْنُ آدَمَ الْأَوَّلُ كَفَلَ مِنْ ذِمَّهَا لَا نَهَا أَوْلُ مَنْ مَنَ الْقَتْلُ۔

(الف) ترجمہ الحدیث الی الأردیہ و شکلہ؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور اس پر اعراب لگائیں؟)

(ب) هل لقاتل المؤمن توبۃ؟ بنین هذه المسئلة في ضوء القرآن والحديث وفصل المذاهب المختلفة فيها؟

(کیا مومن کے قاتل کے لیے توبہ ہے یا نہیں؟ یہ مسئلہ قرآن و حدیث کی روشنی میں بیان کریں اور مذاہب مختلفہ بھی بیان کریں؟)

**جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:**

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں: بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو شخص تا حق قتل کیا جاتا ہے اس کا گناہ آدم (علیہ السلام) کے پہلے بیٹے کو دیا جاتا ہے، اس لیے کہ اس نے قتل کا طریقہ جاری کیا تھا۔

**(ب) قاتل مومن کی توبہ قابل قبول ہوتا**

جب کوئی شخص عمداً یا سہواً پنے بھائی کو قتل کر دیتا ہے، پھر اس کے دل میں عذاب آخرت اور خوف خدا کا تصور پیدا ہوتا ہے اور وہ توبہ کرنے پر رضا مند ہو جائے۔ شرعی نظر سے اس کی توبہ قابل قبول ہوگی۔ اس سلسلے میں دلائل درج ذیل ہیں:

۱- اللہ تعالیٰ کے اسماء گرامی میں سے ایک توابت ہے (توبہ قبول کرنے والا ہے)

۲- حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ کی روایت ہے: بنی اسرائیل کے ایک شخص ہبھ سو آدمیوں کو قتل کیا تھا، پھر اس نے توبہ کا تصدیکیا اور اللہ نے اس کی توبہ قبول کر لی اور اس کے گناہ معاف کر دیے۔

۳- قتل عدم گناہ کبیرہ ہے، مرکب کبیرہ گناہ گار ہوتا ہے لیکن کافر نہیں ہوتا اور گناہ گار کے گناہ توبہ سے معاف کر دیے جاتے ہیں۔

۴- اس بات پر تمام اسلاف و اخلاف کا اتفاق ہے کہ کبیرہ گناہ کا مرکب خارج اسلام نہیں ہوتا مگر گناہ گار ہوتا ہے۔ توبہ کرنے سے سب گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔

سوال نمبر 6: عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ أَمْرَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ نَعْقَ عَنِ الْفَلَامِ شَائِئِينَ وَعَنِ الْجَارِيَةِ شَاءَ۔

(الف) شکل الحدیث و بین معنی العقیقة لغة و اصطلاحاً مع ذکر حکمة مشروعیتہ؟

(حدیث پر اعراب لگائیں؟ عقیقة کا الفوی و اصطلاحی معنی بیان کرتے ہوئے اس کی مشروعیت کی حکمت بیان کریں؟)

(ب) ما هو حكم العقیقة هل هي واجبة او سنة او مستحبة؟ فصل مذاہب الانتماء الاربعة في هذه المسئلة مع دلائل لهم؟

(کیا عقیقة واجب ہے یا سنت یا مستحب ہے؟ اس مسئلہ میں مذاہب آئندہ مع دلائل بیان کریں؟)

**جواب: (الف) اعراب بر حدیث:**

اعرب اور لگادیے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں حکم دیا کہ ہم بچے کے حقیقت کے طور پر دو بکریاں اور بچی کی طرف سے ایک بکری ذبح کریں۔

حقیقت کا معنی اور اس کی مشروعیت کی حکمت: لفظ "عقیقة" کا الفوی معنی ہے: بچے کی بیدائش کے ساتویں روز اس کے ناخن اور سر نے بال تراشنا اور بکری وغیرہ ذبح کر کے لوگوں نے گوشت تقسیم کرتا۔ حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک "عقیقة" سے مراد

ہے: جانور کو ذبح کرنا اور اس کی رگوں کو کاش دینا۔ اسی مفہوم کی مناسبت سے والدین اپنے نافرمان اولاد کو عاق کرتے ہیں۔ عقیقہ کا شرعی معنی اور مفہوم یہ ہے کہ نو مولود کی پیدائش کے ساتویں دن، مخصوص جانور کو ذبح کرنا، پچھے کے سرکے بال تراشنا اور بالوں کے ہم وزن چاندی اللہ کی راہ میں صدقہ کرنا۔ زیر بحث حدیث سے یہی مفہوم مأخوذه ہے۔

(ب) عقیقہ کی شرعی حیثیت میں مذاہب آئندہ:

نومولود کے ساتویں روز اس کا عقیقہ کرنا واجب ہے یا سنت اور یا مستحب؟ اس بارے میں آئندہ فتنہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: عقیقہ کرنا مستحب ہے۔  
۲- حضرت امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ کے دو قول ہیں:

(ا) عقیقہ واجب ہے۔

(ب) عقیقہ واجب نہیں ہے۔

۳- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقوف ہے کہ عقیقت ہے۔ سنت مطلب یہ ہے کہ اس کی شروعیت احادیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔  
نومولود اگر پچھے ہو تو اس کی طرف سے دو جانور اور اگر پچھی ہو تو ایک جانور ذبح ک جائے گا۔ جانوروں کے ذکر و مذہب ہونے کا حکم یکساں ہے۔ اس جانور کا گوشت یا سالہ وغیرہ تیار کر کے غرباء و مسکینین میں تقسیم کیا جائے۔

☆☆☆☆☆

الاختیار السُّوی النهائی تحت اشراف تنظیم المدارس لامل السنۃ باکستان  
شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"  
الطلاب الموافق سنة ١٤٣٨ھ / ٢٠١٥ء

### ﴿الورقة الاولی: لصحيح البخاری﴾

الوقت المحدد: ثلاثة ساعات مجموع الأرقام: ١٠٠

الملحوظة: السوال الأول اجباري ولكل الخيار في الباقي أن تجيب عن الثنين

السؤال الأول: عن عائشة رضي الله عنها "ان النبي صلی الله علیه وسلم دخل عليها و عندها امرأة قال من هذه قالت فلانة تذكر من صلاتها قال ما عليكم بما تطيقون فوالله لا يعلم الله حتى تملوا و كان احب الدين اليه ما داوم عليه صاحبه .

(الف) شکل "فلانة" منصرفة أو غيرها على الثاني في بين السبيلين؟ (١٠)

(ب) کلمة "فلانة" منصرفة أو غيرها على الثاني في بين السبيلين؟ ٥

(ج) أعرّب الكلمات المخطوطة؟

(د) ما معنى الملال؟ وهل إطلاقه جائز على الله تعالى أم لا؟ وعلى الثاني فما توجيهه؟ ١٠

السؤال الثاني: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلی الله علیه وسلم قال: صلوة في مسجدى هذا خير من ألف صلوة فيما سواه إلا المسجد الحرام".

(الف) ترجم الحديث واجب عن الأسئلة التالية؟ ٣

(ب) هل تضييف الصلوة مخصوص بالمسجد الذي كان في زمانه صلی الله علیه وسلم أم لا؟ وعلى الثاني فما الدليل عليه وما هو الجواب

صلی اللہ علیہ وسلم ۱۰

عن قوله "مسجدی هذا"؟ فانه اشارۃ الى المسجد الذى كان فى زمانه  
(ج) هذا الاستثناء يتحمل أمور ثلاثة بين منها أمرین، ما هو مختار الا  
کثر في هذا الاستثناء؟ ۱۰

(د) هل هذا التضعيف شامل لغير الصلوة من العبادات؟ كلامۃ  
القرآن و الصلاة على النبي صلی اللہ علیہ وسلم اذکرہ مع الدلیل؟ ۱۰  
السؤال الثالث: عن ابن عمر رضی اللہ عنہما ان رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم جعل للفرس سہمین ولصاحبہ سہما .

(الف) ترجم الحدیث إلى الأردية؟ ۳

(ب) اذکر اختلاف لائمة مع الدلائل في سهم الفارس والراجل من  
الفنيمة؟ ۱۵

(ج) ان کان الحديث حجة عليك فاجب عنه؟ ۵

(د) لصاحب فرسین، سهم فرس واحد، او سهم فرسین؟ اذکر  
اختلاف الامام أبي حنفیة والامام أبي يوسف مع دلائلهما؟ ۱۰

السؤال الرابع: أجب عن ستة أسئلة (لكل سؤال خمس و النصف).  
۱- فی آیة سنتہ ولد الامام البخاری؟  
۲- اذکر مذهبہ الفقہی؟

۳- ما هو الاسم الأصلي لصحیح البخاری؟

۴- ما هو عدد الاحادیث الثلاثیة فی صحیح البخاری؟

۵- ما هو سبب خروج البخاری من بلده بخارا؟

۶- اذکر لقب البخاری و کنیتہ؟

۷- اذکر أسماء ثلاثة شيوخ للامام البخاري؟

۸- اذکر ثلاثة مصنفات للبخاری سوی الجامع؟

۹- اذکر شرط البخاری لا يراد الحديث فی صحیحه؟

۱۰- ما هو حکم تعلیقات البخاری؟

## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2015ء

### پرچہ اول: صحیح بخاری

سوال ۱: عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا "أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَخَلَ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا اِنْفَرَةٌ قَالَ مَنْ هَذِهِ؟ قَالَتْ فَلَادَةٌ تَذَكَّرُ مِنْ صَلَاتِهَا قَالَ مَاهُ عَلَيْكُمْ بِمَا تُطِيقُونَ فَوَاللَّهِ لَا يَعْلَمُ اللَّهُ حَتَّى تَمْلُوَا وَكَانَ أَحَبُّ الظِّينَ إِلَيْهِ مَا ذَوَمَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ .

(الف) شکل الحدیث ثم ترجمه الى الادوية؟

(حدیث پر اعراب لکا میں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) کلمہ "فلادہ" منصرفة اور غیرها علی الشانی فیین  
السبین؟

(کلمہ "فلادہ" منصرف ہے یا غیر منصرف برسبیل ثانی اس کے دو سبب بیان کریں؟)

(ج) اعرب الكلمات المخطوطة

(خط کشیدہ کلمات پر اعراب لکا میں؟)

(د) مامعنی الملال؟ وهل اطلاقه جائز على الله تعالى أم لا؟

وعلى الثاني فما تو جيه؟

(ملال کا کیا معنی ہے؟ اور کیا اس کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر ہو سکتا ہے یا نہیں؟ برسبیل ثانی  
اس کی وجہ بیان کریں؟)

جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:

اعرب لکا بیئے گئے ہیں، ترجمہ سطور ذیل میں ملاحظہ فرمائیں:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ بیان کرتی ہیں کہ پیغمبر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس تشریف لائے تو اس وقت ایک عورت ان کے پاس موجود تھی۔ آپ نے دریافت کیا کہ یہ عورت کون ہیں؟ انہوں نے جواب اعرض کیا: یہ فلاں خاتون ہے اور اس کی بخشنامہ زکر کیا۔ اس بارے میں آپ نے فرمایا: تم بازار آجائو، لوگ اپنی طاقت کے مطابق اپنے اپر ذمہ داری لیا کریں۔ اللہ کی قسم! اللہ تعالیٰ اس وقت تک ناراض نہیں ہوتا جب تک تم ہمت نہ ہار دو۔ اللہ تعالیٰ کے ہاں بہترین دین وہ ہے جس پر مسلسل عمل کیا جائے۔

(ب) کلمہ "فلانة" منصرف یا غیر منصرف:

غیر منصرف وہ کلمہ ہوتا ہے جس میں منع صرف کے نواساب میں سے دوپائے جائیں یا ایک پایا جائے جو دو اسباب کے قائم مقام ہو۔ سوال یہ ہے کہ کلمہ "فلانة" غیر منصرف ہونے کی صورت میں اس میں پائے جانے والے اسباب کون سے ہیں؟ اس میں پائے جانے والے دو اسباب درج ذیل ہیں:

(i) تائیث لفظی

(ii) علیت

(ج) خط کشیدہ الفاظ کے اعراب کی نشاندہی:

خط کشیدہ الفاظ کے اعراب کی نشاندہی درج ذیل ہے:

۱- امراء: یہ خبر ہونے کے سبب مرفع ہے۔

۲- فلانة: یہ "ہی" ضمیر مقدر کی خبر ہونے کے باعث مرفع ہے اور غیر منصرف ہونے کی وجہ سے آخر میں توین نہیں ہے۔

۳- أحَبْ: فعل مثلاً مجرد مضاعف سے واحدہ کرام قفضل کا صیغہ ہے۔ اور کائن کا اسم ہونے کے سبب مرفع ہے۔

(د) لفظ "مال" کا معنی اور اللہ تعالیٰ پر اس کے اطلاق کا شرعی حکم:

کلمہ "مال" مثلاً مجرد مضاعف کا مصدر ہے۔ جس کا معنی ہے ہمت ہار جانا، تحکم

جانا، بر صحیدہ خاطر ہوتا۔ ان معانی کے اعتبار سے لفظ "مال" کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر درست نہیں ہے، کیونکہ یہ لٹھ تعالیٰ کی شایان شان نہیں ہے۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ لفظ "مال" کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر درست نہیں دریافت طلب یہ امر ہے کہ پھر زیر بحث حدیث میں لفظ "مال" کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کیوں کی گئی ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ نہیں لفظ "مال" کی نسبت جو اللہ تعالیٰ کی طرف کی گئی ہے، حقیقی معنی کے اعتبار نہیں ہے بلکہ مجازی معنی کے سبب ہے یعنی ناراض ہوتا۔

سوال 2: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: صلوة في مسجدى هذا خير من ألف صلوة فيما سواه لا المسجد الحرام۔

(الف) ترجم الحديث وأجب عن الأسئلة التالية؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور درج ذیل سوالات کے جواب دیں؟)

(ب) هل تضييف الصلوة مخصوص بالمسجد الذي كان في زمانه صلى الله عليه وسلم أم لا؟ وعلى الثاني فما الدليل عليه وما هو الجواب عن قوله "مسجدى هذا"؟ فإنه اشاره الى المسجد الذي كان في زمانه صلى الله عليه وسلم

(کیا یہ اضافی ثواب اس مسجد کے ساتھ خاص تھا جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں تھی یا نہیں؟ بصورت دیگر اس کی دلیل کیا ہے؟ اس کا جواب کیا ہے کہ ارشادِ بنوی صلی اللہ علیہ وسلم: "مسجدی هذا" سے تواشارہ اس مسجد کی طرف ہے جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں تھی؟)

(ج) هذا الاستثناء يتحمل أمور الله بين منها أمرین، ما هو مختار الا كفر في هذا الاستثناء؟

(یہ استثناء تین امور پر مشتمل ہے اور ان میں سے دو بیان کریں؟ اس استثناء میں عموماً مختار کیا ہے؟)

(د) هل هذا التضييف شامل لغير الصلة من العبادات؟ كتلاوة القرآن والصلوة على النبي صلى الله عليه وسلم اذكره مع الدليل؟

(کیا یہ اضافی ثواب نماز کے علاوہ دوسری عبادات مثلاً تلاوت قرآن اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود شریف پیش کرنے کا بھی ہے؟ اس پر دلیل کیا ہے؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میری اسی مسجد میں ایک نماز ادا کرنا، دوسری مسجد میں ہزار نماز ادا کرنے سے بہتر ہے، سوائے مسجد حرام کے۔

**(ب) "مسجدی هذا" میں تعییم یا تخصیص:**

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ "هذا" کا اشارہ محسوس بصر چیز کی طرف ہوتا ہے مگر زبان ثبوت سے لکھے ہوئے اس اشارہ کا مشارا لیہ تاقیامت و سبق و عربیش ہونے والی مسجد ہے۔ تاہم زمانہ رسالت میں وجود میں آنے والی مسجد کی عظمت و فضیلت قدرے زیادہ ہے اور تاحال بلکہ تاقیامت وجود میں آنے والی مسجد کی شان سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس بحث سے معلوم ہوا کہ "مسجدی هذا" فرمانے میں تخصیص مراد نہیں ہے بلکہ تعییم ہے۔

**(ج) استثناء کے امور ثلاثة:**

استثناء کی تین صورتیں ہیں، جن کی تفصیل درج ذیل ہے:-

۱- متنبی متصل: وہ متنبی ہے جو متعدد سے نکالا گیا ہو مثلاً جاءَ الْقَوْمُ إِلَّا زَنِدًا۔ میں "زندا" قوم میں داخل تھا پھر اسے قوم کے حکم سے نکالا گیا ہے۔

۲- متنبی منقطع: یہ وہ متنبی ہے جسے متنبی من کے حکم سے خارج نہ کیا گیا ہو مثلاً جاءَ الْقَوْمُ إِلَّا حَمَارًا۔ یہاں حمار قوم میں داخل نہیں تھا۔

۳- متنبی مفرغ: وہ متنبی ہے جس کا متنبی منہ مذکور نہ ہو مثلاً ماجاءَ نبی إِلَّا زَنِدًا۔ یہاں "زید" کا متنبی منہ مذکور نہیں ہے۔ اس مقام پر پہلی قسم مراد ہے۔

یہاں حدیث میں استثنائی امور دو ہیں جو درج ذیل ہیں:

(۱) مسجد حرام

(۲) مسجد اقصیٰ

یہاں اول الذکر مختار ہے کیونکہ مسجد حرام میں ایک نماز کا ثواب ایک لاکھ نماز کے برابر ہے۔

**(د) مسجد نبوی کا ثواب نماز سے مخصوص نہ ہوتا:**

مسجد نبوی شریف کی فضیلت یہ بیان کی گئی ہے کہ اس میں ایک نماز ادا کرنے کا اجر پچاس ہزار نمازوں کا دیا جاتا ہے۔ سوال یہ ہے کہ یہ ثواب نماز کے ساتھ مخصوص ہے یا ہر نیکی کا ثواب اسی طریقہ سے ملتا ہے مثلاً تلاوت قرآن اور بارگاہ رسالت میں درود شریف پیش کرنا وغیرہ؟ یہ ثواب نماز کے ساتھ خاص نہیں بلکہ ہر نیکی کو شامل ہے۔ مثلاً زکوٰۃ، صدقہ فطر، تلاوت قرآن، درود و اسلام، درس و تدریس، تصنیف و تالیف، وعظ و نصیحت اور افطاری کرنا وغیرہ کا۔

**دلیل:**

یہ حدیث مخصوص نہیں بلکہ عمومی ضابط کی حامل ہے کہ جو بھی نیک کام مسجد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں کیا جائے گا، اس کا ثواب نماز کی طرح پچاس ہزار اضافہ کے ساتھ عتاًت کیا جاتا ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

**سوال 3: عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله**

عليه وسلم جعل للدرس مهمين ولصاحبہ سهیما؟

**(الف) ترجم الحدیث الى الأردية .**

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف لائمة مع الدلائل فی سهم الفارس والراجل

من الغنیمة

(مال غنیمت سے سوار اور پیدل چلنے والے کے حصہ کے بارے میں مذاہب آئندہ مع  
دلائل بیان کریں؟)

(ج) ان کان الحدیث حجۃ علیک فاجب عنه

(اگر یہ حدیث آپ کے موتف کے خلاف ہے تو اس کا جواب دیں؟)

(د) لصاحب فرسین، سهم فرس واحد، او سهم فرسین؟ اذکر

اختلاف الامام أبي حنيفة والامام أبي يوسف مع دلائلهما؟

(ج) شخص کے گھوڑے ہوں تو کیا اسے ایک گھوڑے کا حصہ ملے گا یاد و گھوڑوں کا؟  
اس بارے میں امام عظیم ابوحنیفہ اور حضرت امام ابویوسف رحمہما اللہ تعالیٰ کا اختلاف بیان  
کریں؟)**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے گھر سوار  
کے لیے دو حصے اور اس کے ماں کے لیے ایک حصہ مقرر فرمایا۔(ب) جہاد میں سوار اور پیدل شامل ہونے والے کے مال غنیمت سے حصہ  
کے بارے میں مذاہب آئندہ:

جہاد میں سواری کی حالت میں یا پیدل شامل ہونے والوں کا مال غنیمت سے حصہ

یکساں ہو گا یا مختلف؟ اس بارے میں آئندہ فتنہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

ا- حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک فارس کے دو حصے ہیں اور  
راجل کا ایک حصہ ہے۔ آپ نے حضرت مجتبی بن جاریہ النصاری رضی اللہ عنہ کی روایت سے  
دلیل اخذ کی ہے۔ وہ روایت درج ذیل ہے:

قسمت خیر علی اهل الحدیث علی ثمانیة عشر سهمہما فاعطی  
الفارس سہمین واعطی الراجل سہما۔ یعنی غزوہ فتح خیر کے موقع پر مال غنیمت  
کی تقیم کاری عمل میں لائی گئی تو اس کے اخمارہ حصے کیے گئے جو اہل حدیثہ میں اس طرح  
تقسیم کیے گئے کہ سوار کو دو حصے اور پیدل کو ایک حصہ دیا گیا۔

زیر بحث حدیث کے مطالعہ سے بھی بھی بات ثابت ہوتی ہے کہ جہاد میں پیدل  
شامل ہونے والے کے لیے مال غنیمت سے ایک حصہ اور سوار کے دو حصے ہیں۔

۲- حضرت امام ماں ک حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہما اللہ تعالیٰ کا  
موقف ہے کہ راجل کا ایک حصہ ہے اور فارس کے تین حصے ہیں۔ یعنی گھوڑے کے دو حصے  
ہیں اور ماں ک کا ایک حصہ ہے جبکہ پیدل شامل ہونے والے کا ایک حصہ ہے۔ انہوں نے  
حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے، جو یوں ہے: ان النبی  
صلی اللہ علیہ وسلم اسہم للرجل وللفرس ثلاثة اسہم سہمالہ و سہمین  
لفرسه۔ یعنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے پیدل کو ایک حصہ عنایت فرمایا اور سوار کو تین  
 حصے عنایت کیے ایک آدمی کا دو گھوڑے کے۔ علاوہ ازیں انہوں نے درج ذیل حدیث سے  
بھی استدلال کیا ہے:

ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم اسہم الفارس من ثلاثة اسہم و للراجل  
سہما یعنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سوار کو تین حصے اور پیدل کو ایک حصہ عطا کیا تھا۔

**(ج) زیر بحث حدیث کی توجیہات:**

زیر بحث حدیث ہمارے موتف کے منافی ہے، اس کی کوئی توجیہات کی جا سکتی ہیں:

۱- یہ روایت منسوخ ہونے کی وجہ سے ناقابل عمل ہے۔

۲- یہاں کاتب کی غلطی کا بھی امکان ہو سکتا ہے کہ اصل عبارت ”لفارس سہمان“ ہو  
اور الف نہ لکھنے سے للفرس سے سہمان ہو گیا ہو۔

۳- نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیات کے قبیل سے ہو کہ آپ نے ایک حصہ

بلبور عطیہ زیادہ عنایت فرمایا ہو۔

(د) دو گھوڑے والے کے حصہ کے بارے میں مذاہب آئندہ:

کیا دو گھوڑے والے کو گھوڑوں کے دو حصے دیئے جائیں گے یا ایک؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابو حنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک دو گھوڑے والے شخص کو مال

غیر ممیت سے دو حصے نہیں ملیں گے بلکہ ایک ملے گا۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) ارشاد خداوندی ہے: گھوڑوں، چرخوں اور گدھوں کو تمہاری سواری کے لیے پیدا کیا گیا ہے۔

سر (ii) اگر گھوڑوں کے دو حصے فراہم کیے جائیں تو تالع اپنے متبوع سے فویقت لے جائے گا، جو قیاس و عمل کے منافی ہے۔

(iii) حضرت امام ابو یوسف رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ دو گھوڑوں کے دو حصے ہوں گے۔ آپ نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے۔

سوال 4: أجب عن سنة أسللة (لكل سؤال خمس و النصف).

۱- فی آیة سنة ولد الامام البخاری؟

(حضرت امام بخاری کا سال ولادت کیسیں؟)

۲- اذکر مذهب الفقهی

(آپ کا فقہی مذہب بیان کریں؟)

۳- ما هو الاسم الأصلي لصحيح البخاري؟

(صحیح بخاری کا اصل نام کیا ہے؟)

۴- ما هو عدد الأحاديث الثلاثية في صحيح البخاري؟

(ثلاثیات بخاری کی تعداد کتنی ہے؟)

۵- ما هو سبب خروج البخاري من بلدة بخار؟

۶- اذکر لقب البخاری و کنیتہ.

(امام بخاری کا لقب اور کنیت ہتا میں؟)

۷- اذکر اسماء ثلاثة شیوخ للامام البخاری.

(امام بخاری کے تین اساتذہ کے نام ہتا میں؟)

۸- اذکر ثلاثة مصنفات للبخاری سوى الجامع؟

(صحیح بخاری کے علاوہ تین تصنیف بخاری بیان کریں)

۹- اذکر شرط البخاری لا يبرأ دال الحديث في صحيحه.

(صحیح بخاری میں درج کے لیے امام بخاری کی شرائط بیان کریں؟)

۱۰- ما هو حكم تعلیقات البخاری؟

(تعليقات بخاری کا حکم کیا ہے؟)

جواب: جوابات الاسئلة المذكورة:

(۱) و هو ولد في سنة ۱۹۳ هـ - (۲) وهو كان شالياً ولكنه

مجتهد - (۳) الاسم الأصلي الصحيح البخاري: الجامع

الصحيح المسند المختصر من امور رسول الله صلى الله عليه

وسلم - (۴) اثنان عشرون حديثاً - (۵) و سبب ذهابه من بخارا

الحسد من اهل بخارا - (۶) امير المؤمنين في العلبة، ابو

عبد الله - (۷) محمد بن عبد الله، (۸) ابو عاصم النبيل، (۹) قبيه

بن سعيد - (۱۰) التاريخ الكبير، (۱۱) التاريخ الصغير، (۱۲) الادب

المفرد - (۱۱) لقاء الشيخ بلا واسطة - (۱۲) تعلیقات البخاری

غير صحيح .



الاختبار السوی النهائي تحت اشراف تنظيم المدارس لأهل السنة باكستان  
شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"

الطلاب الموافق سنة ١٤٣٦ھ/٢٠١٥ء

### ﴿الورقة الأولى: لصحیح مسلم﴾

الوقت المحدد: ثلث ساعات

مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: السؤال الرابع اجباری ولک الخيار في الباقي أن تجيب عن النین

السؤال الأول: عن أبي هريرة قال من اشتري شاة مصراء فهو بالخيار  
ثلاثة أيام فان ردهارد معها صاع من طعام لامرأة .

(الف) ترجم الحديث ووضح مفهومه؟ ٨

(ب) عرف المصراة واذكر اختلاف الآئمة في بيعها مع الدلائل  
واذكر أيضاً مذهب امامك بالدليل وأجب عن الحديث جواباً شافياً لم  
يؤيدك؟ ٢٠

(ج) ما معنى قوله "لasmraa" و ما معناه؟ ٥

السؤال الثاني: عن أم سلمة مخشاً كان عندها رسول الله صلى الله  
عليه وسلم في البيت فقال لأخرى أم سلمة يا عبد الله بن أمية ان فتح الله لكم  
الطائف غداً فاني أدلک على بنت غيلان فانها تقبل بأربع وتدبر بشمان قال  
فسمعه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لا يدخل هؤلاء عليكم؟

(الف) شكل الحديث ثم ترجمه الى الأردية؟ ١٠

(ب) بين صيغة مختصرة ومعناه واسم هذا المختصر؟ ما المراد بقوله

١٥ قبل باربع وتدبر بشمان؟

(ج) لم قال صلى الله عليه وسلم "لا يدخل هؤلاء عليكم". هل  
تحجب النساء من الختح والغضى؟ ٨

السؤال الثالث: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال اذا قاتل احدكم  
اخاه فليجترب الوجه فان الله خلق ادم على صورته .

(الف) ترجم الحديث وبين مفهومه؟ ٥

(ب) الأمر في قوله "فليجترب" للوجوب أو للاستحباب؟ آية حكمة في  
نهي عن ضرب الوجه؟ ١٠

(ج) في مرجع ضمير "صورة" ثلاثة احتمالات بينها مع بيان المعنى  
على كل احتمال؟ ١٨

السؤال الرابع: عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال  
كل انسان تلده أمه على الفطرة وأبواه بعد يهودانه أو ينصرانه أو  
يمسحانه فان كانوا مسلمين فمسلم كل انسان تلده أمه يلکز الشيطان في  
حضنیه الا مریم وابنها؟

(الف) شكل الحديث ثم ترجمه الى الأردية؟ ١٠

(ب) لم سلط اللعن على الصبي حين ولا دته؟ وما هو السبب في  
حفظ مریم وابنها عن لکز اللعن؟ ١٥

(ج) هل حفظ نبینا المصطفیٰ عليه التحیة ز الثناء عن لکز اللعن؟ ٩٩



کے پستانوں میں روکا گیا ہوتا کہ گاہک اس کا دودھ زیادہ تصور کر کے اس کی قیمت زیادہ لگائے۔ شاة مصراء کے بارے میں صورت حال واضح ہونے پر تین دن تک مشتری کو بکری واپس کرنے کا اختیار حاصل رہے گا، واپس کرنا مقصود ہو تو ایک صاع طعام بھی پیش کرے ہا کہ یہ استعمال کیے جانے والے دودھ کا معاوضہ بھی ہو سکے لیکن طعام گندم کی کٹلی میں نہیں دیا جائے گا بلکہ آن وغیرہ کی کٹلی میں دیا جائے گا۔

### (ب) بیع مصراء کی تعریف:

اس سے مراد ایسا جائز ہے جس کے دودھ کو اس کے پستانوں میں جمع رکھا جائے تاکہ اس کا دودھ زیادہ خیال کرتے ہوئے مشتری زیادہ رقم دینے کے لیے تیار ہو جائے۔ یعنی منع ہے کیونکہ اس میں دھوکا ہے۔

### مسئلہ بیع مصراء میں مذاہب آئمہ:

مسئلہ مذکورہ میں آئمہ فقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱-حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک مشتری کو رجوع کا اختیار حاصل ہو گا لیکن ایک صاع کھو گئیں یا انماج دیا جا جب نہیں ہے، کیونکہ وہ ان کی قیمت بھی ادا کر سکتا ہے۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ اس سے مقصد دودھ کا عوض فراہم کرنا ہے، وہ جنہیں بھی ہو سکتا ہے اور اس کی قیمت بھی۔

۲-حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ مشتری کو رجوع کا اختیار حاصل ہو گا مگر وہ چانور کی واپسی کے ساتھ ایک صاع انماج بھی فراہم کرے گا، آپ نے زیر بحث حدیث سے دلیل اخذ کی ہے۔

۳-حضرت امام ابو سف رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک مشتری کو رجوع کا اختیار حاصل ہو گا لیکن ایک صاع انماج دیا شرط نہیں ہے وہ اس کی قیمت بھی دے سکتا ہے کیونکہ قیمت دودھ کا عوض بن سکتی ہے۔

۴-حضرت امام عظیم ابو حنیف رحمہ اللہ تعالیٰ اور حضرت امام محمد رحمہما اللہ تعالیٰ کے

### درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2015ء

#### پرچہ دوم: صحیح مسلم

سوال ۱: عن أبي هريرة قال من اشتري شاة مصراء فهو بال الخيار ثلثة أيام فان رد هارده معها صاعا من طعام لا سمرة .

(الف) ترجمہ الحديث ووضع مفہومہ :

(حدیث کا ترجمہ کریں اور اس مفہوم کی وضاحت کریں؟)

(ب) عرف المصراء واذکر اختلاف الائمه في بيعها مع الدلائل واذکر أيضاً مذهب امامك بالدليل وأجب عن الحديث جواهراً شافعياً ان يؤيدك .

(مصراء کی تعریف کریں اور اس کی بیع کے بارے میں مذاہب آئمہ مع دلیل بیان کریں؟ زیر بحث حدیث سے آپ کے موقف کی تائید نہیں ہوتی تو اس کا جواب دیں؟)

(ج) مامعنى قوله "لا سمرة" و ما اعتراه؟

#### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ جس آدمی نے دودھ رکھ کے جا والی بکری خریدی تو اسے تین دن تک اختیار ہے۔ اگر وہ پسند کرے تو وہ اسے واپس کر سکتا ہے اور واپسی کی صورت میں ایک صاع طعام بھی پیش کرے گا نہ کہ گدم۔

#### مفہوم حدیث:

اس روایت میں یہ مسئلہ بیان کیا گیا ہے جس نے ایسی بکری خریدی جس کا دودھ ہے۔

زدیک صورت مذکورہ میں مشتری کو رجوع کا اختیار حاصل نہیں ہوا۔ اس لیے کہ فریقے کے درمیان بعض منعقد ہو چکی ہے مگر مشتری کے نقصان کی پائی کی طرف سے تلافی کرنے کوشش کی جائے گی۔ وہ یوں کہ اگر چار کلو دودھ دینے والے جانور کی قیمت دس ہزار روپے کلو دودھ دینے والے جانور کی قیمت پانچ ہزار میں کر کے پانچ ہزار روپے پائی سے کرمشتری کو پیش کیے جائیں گے۔

حضرت امام اعظم ابو حنیفہ اور حضرت امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ ذیرب بحث حدیث نفس قرآنی اجماع امت اور قیاس کے متصادم ہونے کی وجہ سے قبل مغل اور قبل قبول ہو سکتی۔

### (ج) "لَاسْنَرَاءٌ" کا اعراب و معنی:

اس مقام پر اس کا اعراب یوں ہو گا: لَاسْنَرَاءٌ، لفظ "لَا" عاطفہ ہے اس کا عطفہ طعام پر ہے۔ چونکہ معطوف اور معطوف علیہ کا اعراب اور عامل ایک ہوتا ہے۔ لفظ "سَنَرَاءٌ" کے پیچے زیر ہو گی اس کا معنی یہ ہے کہ رجوع کی صورت میں دیگر اجتناس کبھو ریس تو فراہم کی جا سکتی ہیں مگر نہدم فراہم کرنا درست نہیں ہے۔

سوال 2: عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّ مُخْنَثًا كَانَ عِنْدَهَا وَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْبَيْتِ فَقَالَ لِأُخْرَى أُمِّ سَلَمَةَ يَا عَبْدَ اللَّهِ بْنَ أُمِّيَّةَ إِنَّ فَتَحَ اللَّهُ لَكُمُ الطَّائِفَ غَدَّاً فَإِنَّ أَذْلَكَ عَلَى بِنْتِ غِيلَانَ فَإِنَّهَا تَقْبِلُ بَارِبَعَ وَتَدْبِرُ بِشَمَانَ قَالَ فَسِيمَعَةُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَا يَدْخُلُ هُوَ لَكُمْ عَلَيْكُمْ .

(الف) شکل الحدیث ثم ترجمہ الى الاردية؟

(حدیث پر اعراب لگائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) بین صیغہ مخت و معناہ واسم هذا المخت . ما المراد  
بقوله تقبل باربع و تدبیر بشمان؟

"مخت" صیغہ بتائیں اس کا معنی اور نام بتائیں علاوہ ازیں "تفہیم باریع و تدبیر ثمان" سے کیا مراد ہے؟

(ج) لم قال صلی اللہ علیہ وسلم "لَا يَدْخُلُ هُوَ لَكُمْ عَلَيْكُمْ" . هل تحتجب النساء من الختح والخصن والمجوب؟

(نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے "لَا يَدْخُلُ هُوَ لَكُمْ عَلَيْكُمْ" کیوں فرمایا؟ کیا خواتین مخت، خصی صرد اور مقطوعہ الذکر سے پرده کریں گے)

### جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:

اعراب اوپر لگادیئے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت اُم سلمہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ ان کے ہاں ایک خشنی تھا جبکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی گھر میں تشریف فرماتے۔ خشنی نے میرے بھائی سے یوں کہا: اے عبداللہ بن ابی امیہ! اگر اللہ تعالیٰ کل تمہارے لیے طائف کی فتح یقینی بنا دتا ہے تو میں تمہیں بنت غیلان کے بارے میں آگاہ کرتا ہوں کہ وہ چار سلوٹوں کے ساتھ آتی ہے اور آٹھ سلوٹوں کے ساتھ دو ایسی پیٹتی ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی یہ بات سن کر فرمایا: یہ لوگ تمہارے ہاں نہ آیا کریں۔

### "مخت" صیغہ کا حل:

لفظ "مخت" صیغہ واحد نہ کرام مفعول ثلاثی مزید فی از باب تفعیل ہے۔ اس کا معنی ہے: تخفیف و کمزور نرم و تازک۔ عادات میں خواتین کے مشابہہ ہونے کی وجہ سے ان میں تازو خرے اور کمزوری و ضعف کی صفات موجود ہوتی ہیں۔

### "تَقْبِلُ بَارِبَعَ وَتَدْبِرُ بِشَمَانٍ" کا مطلب:

خشنی نے بنت غیلان کے اوصاف بیان کرتے ہوئے کہا کہ وہ ایک موٹی تازہ اور فربہ لکی ہے۔ وہ جب آتی ہے تو اس کے جسم پر چار سلوٹ ہوتے ہیں اور واپس جاتے وقت آٹھ سلوٹ موجود ہوتے ہیں۔

**(ج) خواتین کے پاس خنقوں کے آنے کی ممانعت کی وجہ:**

خنقوں نہ مردوں میں شمار ہوتے ہیں اور نہ خواتین میں لہذا ان میں برائی کرنے کی خواہش و طاقت نہیں ہوتی لیکن اپنی حرکات بد کے سبب عورتوں کو برائی کی ترغیب دیتے ہیں۔ ان کی حرکات کے سبب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں منع کر دیا کہ وہ خواتین کے پاس نہ آئیں۔

**خنقی، خصی اور مقطوع الذکر سے پرودہ:**

خنقی، خصی اور مقطوع الذکر لوگ خواہ از خود برائی کرنے پر قادر نہیں ہوتے، تاہم عورتوں میں برائی کرنے کے جذبات، خواہشات اور رحمات ضرور پیدا کرتے ہیں۔ جس وجہ سے خواتین کا ان سے مکمل پرودہ کرنا ضروری ہے۔

**سوال 3: عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال اذا قاتل احدكم اخاه فليجتنب الوجه فان الله خلق ادم على صورته .**

**(الف) ترجم الحدیث وہیں مفہومہ؟**

**(حدیث کا ترجمہ کریں اور اس کا مفہوم بیان کریں؟)**

**(ب) الأمر في قوله "فليجتنب" للوجوب أو للاستحباب؟ أية حکمة في النهي عن ضرب الوجه؟**

**("فليجتنب" امر و جوب کے لیے ہے یا احتجاب کے لیے ہے؟ چہرے پر مارنے سے منع کرنے کی حکمت کیا ہے؟)**

**(ج) فی مرجع ضمیر "صورةة" ثلاثة احتمالات بینها مع بیان المعنی على کل احتمال .**

**(لقط "صورةة" کی ضمیر کے مرجع میں تین احتمالات ہیں آپ احتمالات بیان کریں اور ہر احتمال کا معنی بھی بیان کریں؟)**

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

**نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم**

میں کوئی اپنے بھائی سے لڑائی کرے تو اسے چاہیے کہ وہ اس کے چہرے پر ضرب لگانے سے احتراز کرے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے آدم (علیہ السلام) کا پسے صورت پر پیدا فرمایا۔

**مفہوم حدیث:**

انسان فطرتی طور پر جلد باز، جھگڑا اور حد احتلال سے تجاوز کرنے والا واقع ہوا ہے۔ بات بات پر زیادی، دوسرے کو زیر کرتا اور اپنے آپ کو فویت دیتا اس کی عادت کا حصہ ہے۔ لڑائی اور جھگڑا کرنا بھی اس کے نزدیک بعید از عقل و قیاس نہیں ہے۔ دوران لڑائی یا اتحاد پایا کے وقت اپنے مقابل کے چہرے پر طمانجو رسمی بھی کرتا ہے لیکن اسلام اس کی اجازت نہیں دیتا، حدیث مطالعہ سے ثابت ہوتا ہے کہ کسی بھی صورت کی انسان کے چہرے پر طمانجو مارنے یا اسے ذمی کرنے کی اجازت نہیں ہے۔

**(ب) "فَلِيُجْتَنِبْ" کا حکم:**

زیر مطالعہ حدیث میں بتایا گیا ہے کہ لڑائی جھگڑے کے دوران مقابل کے چہرے پر ضرب لگانے اور نقصان پہنچانے سے احتراز کیا جائے۔ اس بارے میں لفظ "فَلِيُجْتَنِبْ" استعمال ہوا ہے۔ سوال یہ ہے کہ یہ لفظ امر ہے تو کیا یہاں امر و جوب کے لیے ہے یا احتجاب کے لیے ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں امر میں دونوں احتمال ہو سکتے ہیں لیکن رقم الحروف کے نزدیک و جوب کے لیے ہے یعنی دوسرے کے چہرے کو ذمی کرنا حرام اور اس پر ضرب لگانا منع ہے۔

**(ج) "صُورَتِهِ" کی ضمیر کا مرجع:**

زیر بحث میں لفظ "صُورَتِهِ" استعمال ہے، دریافت طلب یہ بات ہے کہ "ه" ضمیر کا مرجع کیا ہے؟ لفظ "صُورَتِهِ" کی ضمیر کے مرجع میں تین احتمال ہیں، درج ذیل ہیں:

- (۱) اللہ۔ (۲) اخاه۔ (۳) احمد۔

**سوال 4: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ شُكْلُ إِنْسَانٍ تَلَدَّهُ أُمَّةٌ عَلَى الْفِطْرَةِ وَأَبْوَاهُ بَعْدَ يَهُوَدَاهُ أَوْ يُنَصِّرَاهُ أَوْ يُمَجِّسَاهُ**

فَإِنْ كَانَ أَنَّا مُسْلِمٌ فَمُسْلِمٌ كُلُّ إِنْسَانٍ تَلَدُّهُ أُمَّةٌ يَلْكُزُ الشَّيْطَانُ فِي حَضْنِيَّهِ إِلَّا مَرِيمَ وَابْنَهَا .

(الف) شکل الحدیث ثم ترجمہ الى الاردية

(حدیث پر اعراب لگائیں پھر اس کا اردو ترجمہ کریں؟)

(ب) لم سلط اللعين على الصبي حين ولادته وما هو السبب

في حفظ مريم وابنها عن لكر اللعين؟

(بچے کی ولادت شیطان کو اس پر سلط کیوں کیا جاتا ہے؟ حضرت مائی مریم اور ان کے بیٹے (حضرت میسی علیہ السلام) کوشیطان کے سلط سے محفوظ رکھنے کی وجہ کیا ہے؟)

(ج) هل حفظ نبنا المصطفى عليه التحية والثناء عن لكر اللعين؟  
(کیا ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی شیطان کے سلط سے محفوظ تھے؟)

**جواب:** (الف) حدیث پر اعراب و ترجمہ:

اعرب او پر گاؤ دیئے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا: ہر انسان کو اس کی ماں فطرت پر پیدا کرتی ہے۔ پھر بعد میں اس کے والدین اسے یہودی یا نصرانی یا مجوہ بنالیتے ہیں۔ اگر والدین دونوں مسلمان ہوں تو وہ (بچہ) مسلم ہوتا ہے۔ جب مال اپنے بچے کو جنم دیتی ہے تو شیطان اس کے دونوں پہلوؤں میں انگلیاں مارتا ہے۔

(ب) ولادت کے وقت بچے پر شیطان کے سلط کیے جانے کی وجہ:

دنیا دار الامتحان ہے، بچے کی پیدائش کے وقت شیطان کو اس پر سلط کر کے بتایا جا ہے کہ پیدائش کے ساتھ ہی انسان کے امتحان کا آغاز ہو جاتا ہے، جو تاحیات جان رہتا ہے۔ بچے جوں جوں بڑا ہوتا جاتا ہے تو اس کے امتحانات میں بھی اضافہ ہوتا جاتا ہے।

اس کی پوری زندگی امتحان میں گزرتی ہے۔

لہذا انسان کو اپنے ازل و ثن سے چھکارا حاصل کرنے کا واحد راست اطاعت

خداؤندی اسوہ رسول اور محبت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔

**(ج) حضرت مریم اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوشیطانی سلط سے محفوظ رکھنے کی وجہ:**

حضرت مائی مریم رضی اللہ عنہا کی مقبول بندی صاحب تقویٰ اور زاہدہ و طاہرہ خاتون تھیں۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں مراتب و مکالات سے سرفراز فرمایا اور ان کی زندگی کا ایک ایک لمحہ اطاعت خداوندی اور اس کی یاد میں گزرا تھا۔ ان اوصاف کی وجہ سے انہیں شیطان سے محفوظ رکھا گیا۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ولادت بغیر باپ کے اور اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ سے ہوئی، پھر انہیں نبوت و رسالت سے سرفراز کیا گیا اور آپ کی قوم سے بچاتے ہوئے انہیں آسمانوں پر اٹھایا گیا۔ آب بھی آسمان چہارم پر تشریف ہیں اور قریب قیامت میں باذن اللہ زمین پر نزول فرمائیں گے۔ علاوه ازیں آپ کی ولادت کے وقت لوگوں نے آپ کی والدہ پر انگشت نمایاں کیں تو آپ نے خود والدہ کی طہارت و پاکداری کا اعلان کیا تھا۔ ان خصوصیات کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ولادت کے وقت ان پر شیطان کو سلط نہیں ہونے دیا۔

**(ج) سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم بھی شیطانی سلط سے محفوظ رکھے گے:**

حضرت مائی مریم رضی اللہ عنہ اور حضرت میسی علیہ السلام کی طرح سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم بھی شیطانی سلط سے محفوظ رکھے گئے تھے۔ جب مقتدی محفوظ رکھے گئے تو یقیناً امام کو بھی محفوظ رکھا گیا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے شیطان میرے عمر رضی اللہ عنہ کے سایہ سے دوڑتا ہے۔ جن کے خادم کے سایہ سے شیطان دوڑتا ہو تو ایسے خادم کے آقا کے پاس وہ کیسے آسکتا ہے؟ لہذا یقین طور پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر شیطان کا سلط نہیں ہوا تھا۔ علاوه ازیں آپ کا شیطان مسلمان ہو چکا تھا اور آپ کو ہرگز ضرر رسانی نہیں کر سکتا تھا۔ ہمارا تو یہ حقیقت ہے کہ تمام انبیاء اور مسلمین علیہم السلام شیطانی سلط سے محفوظ تھے اور ہیں۔

الاختیار السری النهائی تحت اشراف تنظیم المدارس لأهل السنة باکستان

شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"

الطلاب الموافق سنة ١٤٣٦ھ/ ٢٠١٥ء

﴿الورقة الثالثة: لجامع الترمذی﴾

الوقت المحدد: ثلث ساعات

مجموع الأرقام: ١٠٠

عن الثین

السؤال الأول: عن ابن عمر رضی الله عنہما قال سمعت رسول الله صلی الله علیہ وسلم وہ یسئل عن الماء یکون فی الفلاة من الارض وما ینبئه من السباع والدواب قال اذا کان الماء قلتین لم یحمل الخبث؟

(الف) شکل الحديث وترجمہ الى الأردية وأعرب الكلمات المخطوطة عليها؟ ١٦

(ب) متى یتنفس الماء بوقوع التجاہة فيه ذکر اختلاف الائمة مع الدلائل؟ واجب عن الحديث ان کان حجۃ عليك؟ ١٨

السؤال الثاني: عن أنس رضی الله عنه قال کان رسول الله صلی الله علیہ وسلم وآبوبکر و عمرو عثمان یفتتحون القراءۃ بالحمد لله رب العالمین .

(الف) ترجم الحديث وأجب عن الأسئلة التالية؟ ٥

(ب) ظاهر الحديث أنهم كانوا لا يقرءون البسمة أصلًاً مع أن الائمة متفقون على قرائتها فما الجواب عنه؟ ١٠

(ج) هل البسمة جزء من الفاتحة أم لا؟ بين اختلاف الائمة مع الدلائل؟ ١٥

(د) ما الفائدة في ذكر الأصحاب الثالثة الأجلة بعد الرسول صلی الله علیہ وسلم ٣؟

السؤال الثالث: قال قتادة قلت لأنس بن مالك كم حج النبي صلی الله علیہ وسلم قال حجۃ واحدة واعتبر أربع عمر. عمرة في ذی القعده و عمرة الحدبیة و عمرة مع حجۃ و عمرة الجعرانة .

(الف) ترجم الحديث الى الأردية واشرحه شرح بسيطًا ١٥

(ب) لم اقتصر النبي صلی الله علیہ وسلم على حجۃ واحدة ولم اخرها؟ وأیة عمرة أریدت بقوله و عمرة في ذی القعده؟ ١٨

السؤال الرابع: عن أنس قال ان کان رسول الله صلی الله علیہ وسلم ليغایل طباحتی ان کان ليقول لأخ لی صغیر یا ابا عمير ما فعل النغير .

(الف) ترجم الحديث بین مفہومہ؟ ١٥

(ب) کلمة "ان" فی المؤقفین شرطیة او غيرها؟ و على الأول فما جوابها . اللام فی قوله "لیغایل طباحتنا" و "ليقول" مفتوحة او مسکورة . وأیة لام هي؟ ١٠

(ج) هل یجوز جلس الطیور واللعب بها و بیعها و شرائهما؟ و اذکر شرائط جواز المزاوج و اذکر ایضاً نبذة من مزاوج النبي صلی الله علیہ وسلم ١٣؟



درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2015ء

(پرچہ سوم: جامع ترمذی)

سوال ۱: عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ يُسَتَّلُ عَنِ الْمَاءِ يَكُونُ فِي الْقَلَةِ مِنَ الْأَرْضِ وَمَا يَنْوِيهُ مِنَ السَّبَاعِ وَالدَّوَابِ قَالَ إِذَا كَانَ الْمَاءُ قَلِيلٌ لَمْ يَخْمِلِ الْغُبْكَ.

(الف) شکل الحدیث وترجمہ الی الأردیدہ وأعرب الكلمات المخطوطة عليها۔

(حدیث پر اعراب لگائیں اور وہ میں ترجمہ کریں اور خط کشیدہ الفاظ پر اعراب کی وضاحت کریں؟)

(ب) متى يتنجز الماء بوقوع النجاسة فيه ذكر اختلاف الانتماء مع الدلائل واجب عن الحديث ان كان حجة عليك؟

(پانی میں نجاست گرنے سے وہ کب پلید ہوتا ہے؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف مدعایاں کریں؟ اگر یہ خدمت آپ کے موقف کے خلاف ہے تو اس کا جواب دیں؟)

جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے میدانوں کے پانی کے بارے میں دریافت کیا جن سے درندے اور چارپائے پیتے

ہیں؟ آپ نے جواب دیا جب پانی دو قلوں کی مقدار ہو تو وہ پلید نہیں ہوتا۔

خط کشیدہ الفاظ کے اعراب کی وضاحت:

حدیث بالا کے خط کشیدہ کلمات کے اعراب کی وضاحت درج ذیل ہے:

۱- عُمَرَ: مضاف الیہ ہے لیکن غیر منصرف ہونے کی وجہ سے منصوب ہے لیکن حقیقت میں کمرور ہے۔

۲- وَهُوَ: وادعہ حالیہ ہے ہو ضمیر برائے واحدہ کر غائب اس کا مرتعن آپ صلی اللہ علیہ وسلم ذات ہے جو منصوب محلہ حال ہے۔

۳- يَكُونُ: صیغہ واحدہ کر غائب فعل مضارع معروف مثلاً مجرداً جف وادی، از باب نصرَ يَنْصُرُ مرفوع لفظاً بسبب خالی ہونے ناصب ذجازم کے۔

۴- فَلَيَسْ: فَلَيَسْ تثنیہ اور منصوب لفظاً ہے بسبب کان کی خبر ہونے کے۔

(ب) کھڑے ہوئے پانی میں نجاست گرنے کی صورت میں اس کے بخس ہونے کے بارے میں مذاہب آئندہ:

کھڑے ہوئے پانی میں نجاست گرنے کی صورت میں اس کے بخس ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے۔ اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ کھڑے ہوئے پانی کی مقدار وہ دردہ ہو تو اس میں نجاست گرنے سے اس وقت تک بخس نہیں ہو گا جب تک اس کے اوصاف مثلاً میں سے کوئی تبدیل نہ ہو جائے لیکن ریگ، بوارڈ ائمہ۔ اگر پانی کی مقدار وہ دردہ سے کم ہو تو نجاست گرتے ہی وہ پلید ہو جائے گا خواہ نجاست قلیل ہو یا کثیر اور خواہ اس کے اوصاف مثلاً میں سے کوئی تبدیل ہوا ہو یا نہ۔ آپ نے مشہور روایت سے استدلال کیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم میں سے کوئی شخص کھڑے ہوئے پانی میں پیش ابند کرے اور پھر اس سے وہ غسل کرے۔

۲- آئندہ مثلاً کا موقف ہے کہ جب کھڑا پانی قلیں یعنی پانچ مشکیزوں کی مقدار میں

(رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اجلد اصحابہ ملاش کا ذکر کرنے کا کیا فائدہ ہے؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت انس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم، حضرت ابو بکر، حضرت عمر اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہم (نمایز میں) قرأت کا آغاز **الحمد لله رب العالمین** سے کرتے ہیں۔

**(ب) تسمیہ سورۃ فاتحہ کی جز ہونے یا نہ ہونے میں مذاہب آئندہ:**

کیا بسم اللہ سورۃ فاتحہ کی جز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فتنہ کے مختلف اقوال ہیں، جو درج ذیل ہیں:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کے زد دیک تسمیہ قرآن کی جز ہے لیکن ہر سورت کی مستقل جزویں ہے۔ تاہم سورۃ توبہ کی مستقل جزویں ہے۔

۲- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ تسمیہ قرآن کی جزویں اور سورۃ فاتحہ کی بھی۔

۳- حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ تسمیہ نہ قرآن کا حصہ ہے اور نہ سورۃ فاتحہ کی جزویں ہے۔

**(د) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلفاء ملاش کا ذکر کرنے کی وجوہات:**

زیر مطالعہ حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلفاء ملاش کا ذکر کرنے کی متعدد وجوہات ہیں، جو درج ذیل ہیں:

۱- اس میں عَلَيْكُمْ بِسْتَنِي وَ سُنَّةَ خُلُقَاءِ رَاشِدِينَ کا درس مزید مقصود ہو۔

۲- خلفاء ملاش کی بالترتیب خلافت و نیابت کی طرف اشارہ ہوتا۔

۳- خلفاء ملاش کی عظمت و کرامت اور شان کی طرف اشارہ ہوتا۔

**سوال 3:** قال قنادة قلت لأنس بن مالك كم حج النبي صلی اللہ علیہ وسلم؟ قال حجة واحدة واعتمر أربع عمر . عمرة في ذی القعدة و عمرة

ہوتے نجاست گرنے سے جب تک اوصاف ملاش میں سے کوئی تبدیل نہ ہو جائے وہ نجس نہ ہو گا۔ تاہم پانی کی مقدار قلتین سے کم ہوتے نجاست گرنے سے وہ پیدا ہو جائے گا اور اس کے لیے اوصاف ملاش میں سے کسی کے تبدیل ہونے کی قید نہیں ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ ملاش کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

۱- یہ روایت متناہی و مفترض ہونے کے سبب ناقابل قول اور ناقابل عمل ہے۔

۲- قلتین والی حدیث مجہول المقدار ہونے کے سبب ناقابل عمل ہے۔

**سوال 2:** عن انس رضی اللہ عنہ قال كان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم وابوبکر و عمرو عثمان یفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمین -

**(الف) ترجم الحدیث واجب عن الأسللة التالية؟**

(حدیث کا ترجمہ کریں اور درج ذیل سوالات کے جواب دیں؟)

**(ب) ظاهر الحديث أنهم كانوا لا يقرءون البسمة أصلًا مع أن**

**الأئمة متلقون على قرائتها فما الجواب عنه ؟**

(زیر مطالعہ حدیث سے بظاہر ثابت ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفاء ملاش قرأت کے وقت تسمیہ نہیں پڑھتے تھے بلکہ آئندہ اربعہ کے زد دیک تسمیہ پڑھی جائے گی؛ اس جواب کیا ہے؟)

**(ج) هل البسمة جزء من الفاتحة أم لا؟ بين اختلاف الأئمة مع الدلائل؟**

(کیا تسمیہ سورۃ فاتحہ کی جزویں ہے یا نہیں؟ اس بارے میں مذاہب آئندہ بیان کریں؟)

**(د) ما الفالندة في ذكر الأصحاب الثالثة الأجلة بعد الرسول صلی اللہ علیہ وسلم؟**

الله علیہ وسلم؟

الحدیبیہ و عمرة مع حجۃ و عمرة الجعرانہ۔

(الف) ترجم الحدیث الی الأردیہ و اشرحه شرحہ سیوطا ۱۵۹

(حدیث کا ترجمہ کریں اور اس کی تشریح کریں؟)

(ب) لم اقتصر النبی صلی اللہ علیہ وسلم علی حجۃ واحدة ولم

آخرها؟ و آیۃ عمرة اربیدت بقوله و عمرة فی ذی القعڈہ؟

(آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حج پر اکتفاء کیوں کیا؟ ذی القعڈہ کے عمرہ سے کون سامنہ مراد ہے؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت قادہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے میں نے حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کتنے حج کیے تھے؟ انہوں نے جواب دیا: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حج کیا تھا اور چار عمرے ادا فرمائے تھے۔ پہلا عمرہ ذی القعڈہ میں دوسرا عمرہ حدیبیہ کے موقع پر، تیسرا عمرہ حج کے ساتھ اور چوتھا عمرہ ہجرانہ سے احرام باندھ کر ادا کیا تھا۔

**تشریح و توضیح حدیث:**

سیرت نگاروں اور مؤرخین نے حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم کے معمولات و احوال اور سیرت طیبہ کا ایک ایک پہلو محفوظ کرنے کی کوشش کی ہے۔ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جوں اور عمروں کی تعداد کے بارے میں دریافت کیا گیا تو انہوں نے جواب میں فرمایا: آپ نے حج ایک ادا فرمایا تھا اور عمرے چار کیے تھے۔ آٹھ ہجری میں حج فرض ہوا جبکہ حج کے مینے ختم ہو چکے تھے۔ تو ہجری کو مسلمانوں نے پہلا حج ادا کیا جس میں آپ شامل نہ ہوئے۔ مسلمانوں نے حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی قیادت میں حج کیا۔ دس ہجری میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی قیادت میں حج ادا کیا تھا۔ یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا پہلا اور آخری حج تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے

عمروں کی تفصیل کچھ یوں ہے: پہلا عمر چھ ہجری کو حدیبیہ کے موقع پر ادا کیا، دوسرا عمرہ سات ہجری کو ادا فرمایا جو عمرہ الفضا کہلاتا ہے، تیسرا عمرہ آٹھ ہجری کو حج کے موقع پر ادا کیا اور چوتھا عمرہ دس ہجری کو حجۃ الوداع کے ساتھ ادا فرمایا۔ یہ سب کے سب عمرے ذوالقدر میںینے میں ادا کیے گئے تھے۔

**(ب) ایک حج ادا کرنے اور اسے تاخیر سے ادا کرنے کی وجہ:**

سوال یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حج کیوں کیا تھا اور اسے تاخیر سے کیوں ادا کیا تھا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ آٹھ ہجری میں حج فرض ہوا جبکہ حج کے مینے ختم ہو چکے تھے، تو ہجری میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی قیادت میں مسلمانوں نے حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی قیادت میں پہلا حج ادا کیا۔ دس ہجری میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پہلا اور آخری حج ادا کیا تھا اور گیارہ ہجری میں حج کے مینے آنے سے قبل آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال ہو گیا۔ آپ کے ایک حج ادا کرنے کی وجہ یہ تھی کہ مسلمانوں پر زندگی میں ہر سال یا متعدد حج فرض نہ ہو جائیں۔ علاوہ ازیں فرضیت حج کے بعد مزید حج ادا کرنے کا موقع بھی میسر نہ آیا۔ تاخیر سے حج ادا کرنے کی یہ وجہات تمیں (۱) حج فرض ہی تاخیر سے ہوا تھا۔ (۲) قبول اسلام کے سب بکثرت مسلمان آپ کی قیادت میں حج کی کرنے کی سعادت حاصل کر سکیں۔

**ذوالقدر کے عمرہ سے مراد:**

ذوالقدر کے عمرہ سے مراد، حدیبیہ کے موقع پر کیا جانے والا عمرہ ہے۔ جب مسلمان عمرہ کی نیت سے حدیبیہ کے مقام پر پہنچ تو کفار مکہ نے انہیں مکہ میں داخل نہ ہونے دیا۔ مسلح کی شرائط کے مطابق آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربانیاں کرنے کے بعد صحابہ کو احرام کوئی نہ کا حکم دے دیا۔ خواہ یہ عمرہ ادا نہ ہوا لیکن مسلمان عازمین عمرہ کے طور پر گئے تھے، اس لیے اسے عمرہ قرار دیا گیا ہے۔

سوال ۴: عن أنس قال ان كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليغتسل حتى ان كان ليقول لا خ لى صغير يا أبو عمر مافعل النغير .  
(الف) ترجمة الحديث وبين مفهومه .

(حدث کا ترجمہ کریں اور اس کا مفہوم بیان کریں؟)

(ب) کلمة "ان" فی الموضعين شرطية أو غيرها؟ و على الأول فم  
جوابها . اللام في قوله "ليخالطنا" و "ليقول" مفعوحة أو مسکورة . وأي  
لام هي؟

(ج) هل يجوز جلس الطيور والطيور بها وشرائها؟ واذكر  
شرائط جواز المزاح . واذكر ايضاً نبذة من مزاح النبي صلى الله عليه  
وسلم .

(کیا دونوں جگہ میں کلمہ "ان" شرطیہ ہے یا نہیں؟ علی سبیل الاول اس کا جواب شرطی  
ہے؟ حدیث کے الفاظ "ليخالطنا" اور "ليقول" میں لام مسکورہ ہے یا مفتوح؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث :

حضرت انس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہم سے خوش  
طبعی و مزاح کرتے ہوئے ہم میں گھل مل جاتے تھے۔ حتیٰ میرے چھوٹے بھائی سے یوں  
فرماتے: اے ابو عمر! تمہاری چڑیا کا کیا بنا؟

**مفہوم حدیث:**

خاتم الانبیاء سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم بشدائد اخلاق اور مزاح پسند تھے، کسی سے مذاق  
نہ فرماتے جس سے کسی کی دل آزاری ہوتی ہے۔ آپ کا ہر عمل اور ہر قول حقیقت پر منصب  
ہوتا تھا۔ خادم حضرت انس رضی اللہ عنہ کے ہاں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عوام آمد  
رفت کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔ ان کے چھوٹے بھائی کو "ابو عمر" کی نسبت سے یاد فرماتے، وہ  
عموماً ایک چڑیا کے ساتھ کھیلا کرتے تھے اور وہ مرگی۔ آپ دوستانہ حیثیت اختیار فرمائے

سے مزاح فرماتے تھے۔ چڑیا کے مرلنے پر آپ نے اظہار افسوس کرتے ہوئے حضرت  
انس رضی اللہ عنہ کے چھوٹے بھائی سے فرمایا: اے ابو عمر! تمہاری چڑیا کا کیا بنا؟

**(ب) حدیث میں مذکور دونوں جگہ میں 'ان' کی حالت:**

زیر بحث حدیث میں دونوں مقامات میں "ان" نہ شرطیہ ہے اور ناصہہ ہے بلکہ حرف  
شہر ب فعل ہے۔ دونوں جگہ میں ان کا اسم مذکور ہے مگر خبر مندوف ہے۔ اصل عبارت یوں  
تھی: انه كان رسول الله الخ على هذا القیام: انه كان ليقول الخ۔

**دونوں جگہ لام کی حرکت ووضاحت:**

حدیث مذکورہ میں دونوں الفاظ "ليخالطنا" اور "ليقول" میں لام مسکورہ نہیں ہے  
بلکہ مفتوح ہے، جو مفارع میں تاکید کے معنی پیدا کرنے کے لیے اور مفارع کو حال کے معنی  
کے ساتھ خاص کرنے کے لیے ہے۔

**(ج) پرندوں کو قید کرنے، ان کے ساتھ کھینلنے اور ان کی خرید و فروخت کا حکم:**

جواب: پرندے بھی انسانوں کی طرح آزاد حقوق ہے، کھانے دانے کے بغیر انہیں قید  
کرنا درست نہیں ہے۔ انہیں اذیت دیئے بغیر اور نہ بھی نقصان یعنی ترک نمازوں وغیرہ کے  
 بغیر مزاح کے انداز میں ان سے کھینٹے میں بھی کوئی حرج نہیں ہے۔ پرندے چونکہ حلال ہیں،  
لہذا ان کی خرید و فروخت میں بھی کوئی مضاائقہ نہیں ہے بشرطیہ وہ بندیا کپڑے ہوئے  
ہوں۔ ہوا میں اڑتے ہوئے یا آزاد پرندوں کی خرید و فروخت منوع ہے، کیونکہ اس صورت  
میں مشتری کو نقصان پہنچنے کا قوی اندیشہ ہے۔

**شرائط مزاح:**

شرعی نقطہ نظر سے غیبت، مذاق اور جعلی کھانا حرام ہے لیکن مزاح جائز ہے۔ اس کے  
جازی کی چند ایک شرائط درج ذیل ہیں:

(۱) کذب بیان کی شکل نہ ہو۔ (۲) مذاق کی صورت نہ ہو۔ (۳) مسلسل نہ ہو بلکہ  
جزوی طور پر ہو۔ (۴) کسی کی دل آزاری و اذیت رسائی کا سامان نہ ہو۔ (۵) کسی کے

مزاج کے منافی نہ ہو۔

### مزاج رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک مثال:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مذاق سے احتراز کرتے مگر بعض اوقات مزاج فرمایا کرتے تھے۔ آپ کے مزاج کے کثیر واقعات ہیں، جن میں سے ایک بطور تمثیل ہیش کیا جاتا ہے ایک دفعہ ایک معمر خاتون آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض گزار ہوئی: میرا اونٹ میرا انفرمان ہے، جو مجھے اپنے اوپر سوار نہیں ہونے دیتا۔ لہذا آپ مجھے اس پر سوار کر دیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں تمہیں اونٹ کے پیچے سوار کرتا ہوں۔ وہ مگر اپنی اور عمر کیا: یا رسول اللہ! اونٹ کا پیچہ تو مجھے گرا دے گا۔ آپ نے سکراتے ہوئے جواب دیا: مائی! مگر ہمیں مت ہوا وہ اونٹ اونٹ کا پیچہ ہوتا ہے۔

☆☆☆☆☆

الاختبار السرى النهائى تحت اشراف تنظيم المدارس لأهل السنة باكستان  
شهادة العالمية فى العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"  
الطلاب الموافق سنة ۱۴۳۶ھ/۲۰۱۵ء

### ﴿الورقة الرابعة: سنن أبي داؤد و آثار السنن﴾

الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الملحوظة: أجب عن اثنين من كل قسم

### القسم الأول: سنن أبي داؤد

السؤال الأول: عن عائشه رضي الله عنها أنها قالت كان فيما أنزل الله من القرآن عشر رضعات يحرمن ثم تُسخن بخمس معلومات يحرمن فتو لى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن مما يقرء من القرآن .  
(الف) شكل الحديث ثم ترجمه الى الأردية؟ ۱۰

(ب) اذكر اختلاف العلماء في مقدار اللبن الذي يثبت بشربه حكم الرضاع مع الدلائل؟ ۱۵

السؤال الثاني: عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال نقلني رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم يدر سيف أبي جهل كان قتلته .  
(الف) ترجم الحديث الى الأردية وبين مفهومه واذكر مرجع الضمير المستكنا في "كان"؟ ۱۰

(ب) المشهور أن أبي جهل قتل معاذ ومعوذ، فما معنى قوله "كان قتلته"؟ ۱۰

(ج) اذكر اسم أبي جهل ومن كان بهذه الكنية؟ وبين كثيده التي كان يكنى بها قبلبعثة؟ ۵

السؤال الثالث: ان نبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صعد أحد الفتحعه أبو مکرو و عمرو عثمان فرجف بهم فضریہ نبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وقال

## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت ۲۰۱۵ء

### پرچہ چہارم: سنن ابی داؤد

سوال ۱: عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ كَانَ فِيمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْقُرْآنِ عَشَرَ رَضْعَاتٍ يُحَرَّمُ مِنْهُ نُسُخَنُ بِغَمْسٍ مَعْلُومَاتٍ يُحَرَّمُ مِنْهُ فُتُوقَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُنَّ مِمَّا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ۔

(الف) شکلِ الحديث ثم ترجمہ الى الاردویہ؟

(حدیث پر اعراب لگائیں پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف العلماء في مقدار اللبن الذي يثبت بشربه حكم الرضاع مع الدلائل.

(دودھ کی وہ مقدار جس سے حرمت رضاعت ثابت ہوتی ہے اس کے بارے میں علماء کا اختلاف بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:

اعرب او پر لگائیے گئے ہیں یہ ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ انہوں نے کہا: اللہ تعالیٰ نے قرآن میں یہ حکم اتنا تھا کہ دس دفعہ دودھ پینے سے حرمت ثابت ہوگی، پھر پانچ منسون قرار پائیں، پانچ مرتبہ دودھ پینے کا حکم اس وقت تک باقی تھا جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا انتقال ہوا۔

**(ب) مقدار رضاعت میں مذاہب آئمہ:**

تمام آئمہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ صرف شیر خوارگی کے زمان میں دودھ نوش کرنے

البت أحد، نبی و صدیق و شہیدان۔

(الف) ترجمہ الحديث و اذکرو جو رجف أحد بهم؟ ۱۰

(ب) من هو المراد بقوله صلى الله عليه وسلم "صديق" و "شهidan"؟ لم سمى جبل أحد بهذا الاسم؟ ۱۰

(ج) في الحديث علم من أعلام النبوة أوضحه؟ ۵

**القسم الثاني.....آثار السنن**

السؤال الرابع: ۱- عن عائشہ رضی الله عنہا قالت من حدثکم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم بالقائم فلاتصدقوه ما كان يبول الا جالسا۔

۲- وعن جاذيفه رضی الله عنه قال أتني النبي صلى الله عليه وسلم سباتة قوم فبالقائم دعا بماء فجتنہ بماء فتوضا۔

(الف) ترجم الحديثین، وارفع التعارض. بينهما؟ ۱۵

(ب) هل البول قائمًا جائز أم لا؟ ببنه بالدليل؟ ۱۰

السؤال الخامس: عن عائشة رضی الله عنہا قالت سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من صلى صلاة لم يقرء فيها بام القرآن فهي خداع۔

(الف) ترجم الحديث الى الاردویہ؟ ۵

(ب) اذکر اختلاف الائمة في القراءة خلف الامام وأید مذهبك بالدلائل؟ ۲۰

السؤال السادس: عن أبي الخصيب قال كان يؤمّنا سويد بن غفلة في رمضان فيصل إلى خمس ترويحاً عشرين ركعة.

(الف) ترجم الحديث واذکر معنی الترويحة وسبب التسمية بها؟ ۱۰

(ب) اذکر الاختلاف في عدد التراویح وأید مذهبك بالدلائل

القرۃ؟ ۱۵

سے رشتہ رضاعت ثابت ہوتا ہے لیکن دودھ کی مقدار میں اختلاف ہے۔ اس کی تفصیل درج ذیل ہیں:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنینہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے حرمت رضاعت کے لیے مطلق دودھ کا پینا کافی ہے خواہ ایک دوچکیاں ہوں۔

ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) ارشاد خداوندی ہے: **وَأَمْهَاتُكُمُ الْأَلْهَنِيَّ أَرْضَعْتُكُمْ** "اور تمہاری مائیں وہ ہیں جنہوں نے تمہیں دودھ پلایا۔" یہ تجدیدات مطلق دودھ کی دلیل ہے۔

(ii) اعلان قرآن ہے: **وَأَخْوَاتُكُمْ مِنَ الرِّضَاعَةِ** "یعنی تمہاری رضاعی بینیں بھی تم پر حرام ہیں۔"

۲- حضرت امام احمد بن حبیل اور حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک حرمت رضاعت کے ثبوت کے لیے پانچ چسکیاں پینا ضروری ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں پانچ چسکیاں پینے کی صراحت موجود ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنینہ اور حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یہ ہے کہ یہ خبر واحد ہے اور ہماری دلیل نص قرآنی ہے، جب خبر واحد اور نص قرآنی کا مقابلہ ہے جائے تو نص قرآنی کو ترجیح حاصل ہوتی ہے اور خبر واحد متروک ہو جاتی ہے۔

سوال 2: عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال نفلني رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم بدر سيف أبي جهل كان قتلته .

(الف) ترجم الحدیث الى الأردية و بین مفہومہ۔ واذکر مرجع

الضمیر المستکن فی "کان"؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور اس کا مفہوم بیان کریں؟ اور "کان" کی ضمیر کا معنی تماں؟)

(ب) المشهور ان ابا جهل قتلہ معاذ و معوذ، لما معنی قوله

"کان قتلہ"؟

(یہ بات مشہور ہے کہ حضرت معاذ اور حضرت معوذ نے ابو جہل کو قتل کیا تھا، پھر "مکان قتلہ" کا کیا مطلب ہوا؟)

(ج) اذکر اسم ابی جہل و من کناہ بہله الکبیۃ؟ وہین کہیہ التی کان یکنی بہا قبل البعثۃ (ابو جہل کا نام کیا تھا اور اس کی یہ کیفیت کس نے رکھی تھی؟ بحث نبوی سے پہلے اس کی کیفیت کیا تھی؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

"حضر عبد الله بن مسعود رضي الله عنہ اپناؤ اتنی واقعہ بیان ہے کہ غزوہ بدر کے موقع پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو جہل کی تکوار بھی مجھے عنایت فرمادی کہ انہوں نے اسے داصل جہنم کیا تھا۔

مفہوم حدیث:

حضرت عبد الله بن مسعود رضي الله عنہ اپناؤ اتنی واقعہ بیان کرتے ہیں کہ غزوہ بدر کے موقع پر دشمن اسلام و دشمن رسول ابو جہل میرے ہاتھوں داصل جہنم ہوا تھا، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مال غنیمت سے مجھے حصہ عنایت فرمانے کے علاوہ "ابو جہل" کی تکوار بھی انداہ شفقت عنایت فرمائی تھی۔

گان کی ضمیر کا مرجع:

حدیث مذکور میں لفظ "مکان" کی ضمیر "ہو" مستتر ہے، اس کا مرجع کیا ہے؟ مطالعہ حدیث سے ہوتا ہے کہ اس ضمیر کا مرجع حضرت عبد الله بن مسعود رضي الله عنہ عن کی ذات ہے۔

(ب) کان قتلہ سے مراد:

زیر مطالعہ حدیث سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ غزوہ بدر کے موقع پر حضرت عبد الله بن مسعود رضي الله عنہ نے ابو جہل کو قتل کیا تھا جبکہ تاریخی حقیقت اس کے خلاف ہے کہ حضرت معاذ اور حضرت معوذ رضي الله عنہ نے اسے داصل جہنم کیا تھا؟

اس کے کئی جوابات ہیں جن میں چند ایک درج ذیل ہیں:

۱- حملہ کا آغاز دونوں بھائیوں نے کیا تھا مگر اسے واصل جنم حضرت عبد اللہ بن سعود رضی اللہ عنہ نے کیا تھا۔

۲- حضرت عبد اللہ بن سعود رضی اللہ عنہ نے ابو جہل کے قتل کرنے میں حضرت معاذ اور حضرت معوذ رضی اللہ عنہما کی معاونت کی تھی۔

۳- ابتداء حملہ حضرت معاذ و معوذ رضی اللہ عنہما نے کیا تھا مگر بعد میں حضرت عبد اللہ بن سعود رضی اللہ عنہ بھی ان کے ساتھ شریک ہو گئے۔

۴- حضرت عبد اللہ بن سعود رضی اللہ عنہ ابو جہل کے قتل میں شریک تھے جس کے نتیجے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ابو جہل کی تکوا رعنایت کی تھی۔

#### (ج) ابو جہل کا نام:

کفار و شرکیں مکہ کے رو ساء اور اسلام دشمن پیشواؤں میں سے ایک ابو جہل تھا، اس کا اصل نام ”عمر“ تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک موقع پر بابیں الفاظ دعا کی تھی: اللهم اعز الاسلام بعمر بن الخطاب او بعمر بن الهشام (او کما قال عليه السلام)۔ اے اللہ! تو عمر بن خطاب یا عمر بن هشام میں سے ایک کے ذریعے اسلام کو غلبہ عطا کر۔

#### ابو جہل کی قدیم اور جدید کنیت:

حضرت اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے اعلان نبوت سے قبل عمر بن هشام کی کنیت ابو الحم (صاحب عقل و دانش) تھیں آپ کے اعلان نبوت کے بعد اسلام دشمنی کے سبب مسلمانوں کی طرف سے اسے ”ابو جہل“ کی کنیت دی گئی اور وہ اس کنیت سے خوب مشہور ہوا۔

سوال 3: ان نبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صعد أحد افتعیہ أبو بکر و عمرو و عثمان فرجف بهم فضربه نبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وقال البت أحد نبی و صدیق و شہیدان۔

(الف) ترجم الحدیث و اذکرو جه رجف أحد بهم؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور صحابہ ثلاثہ کی وجہ سے أحد پہاڑ کیوں کہا تھا؟)

(ب) من هو المراد بقوله صلی اللہ علیہ وسلم ”صدیق“، و ”شهیدان“؟ لم سمی جبل احد بهذا الاسم؟

(”صدیق اور شہیدان“ سے کون لوگ مراد ہیں۔ احد پہاڑ کی وجہ تسلیم یا ان کریں؟) (ج) فی الحديث علم من أعلام النبوة أو ضحه؟

(حدیث میں علوم نبوت میں سے ایک علم غیر یا ان ہو ہے آپ اس کی وضاحت کریں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

پیش نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم احد پہاڑ پر چڑھے تو آپ کے پیچے ابو بکر صدیق، عمر اور عثمان بھی چڑھے تو پہاڑ نے ان کی وجہ سے کانپنا شروع کر دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر (ایڑی سے) ضرب لگاتے ہوئے فرمایا: اے احد! تو اپنی حرکت بند کر دے کہ تمھر پر ایک نبی، ایک صدیق اور دو شہید ہیں۔

**احد پہاڑ کے کانپنے کی وجہ:**

احد پہاڑ کا کانپنا لزلزلہ کے نتیجے میں نہیں تھا بلکہ تینوں بزرگوں کے استقبال اور خوشی میں جو منا شروع کر دیا تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو نبی اسے حرکت بند کرنے کا حکم دیا تو اس نے حرکت ثُمَّ کر دی۔

**(ب) ”صدیق“، ”شهیدان“ سے مراد:**

حدیث مذکورہ میں لفظ ”صدیق“ سے مراد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ہیں اور ”شہیدان“ سے مراد حضرت فاروق عظم اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہما ہیں۔

**احد پہاڑ کی وجہ تسلیم:**

احد پہاڑ مدینہ طیبہ سے تین میل کے فاصلے پر واقع ہے۔ یہ پہاڑ دیگر طویل و غریض پہاڑی سلسلوں سے بالکل الگ ہے، اس لیے اسے ”احد“ کہا جاتا ہے۔

(ج) نبوت کے علوم میں سے ایک علم غیب ہونا اور اس کی وضاحت:

لفظ ”نبی“ کا معنی ہے: غیب کی خبریں دینے والا، اس کے علوم میں سے ایک علم ہے: علم غیب۔ حدیث مذکور میں اس کی توضیح یہ ہے کہ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفاء ملاش نے ”احد“ پہاڑ پر قدم رکھتے تو وہ وجود میں آگئا، آپ نے اسے حرکت بند کرنے کا حکم دیتے ہوئے فرمایا: اے أحد! تمھے پر ایک نبی، ایک صدیق اور دشہید ہیں۔ نبی سے مراد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات ہے، صدیق سے مراد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور شہید ان سے مراد: حضرت عمر اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہما ہیں۔ وہ نیا جانتی ہے کہ حضرت صدیق رضی اللہ عنہ کا وصال ہوا تھا جبکہ حضرت عمر اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے جام شہادت نوش کیا تھا۔ ان دونوں خلفاء کی شہادت کی گواہی یا اطلاع زبان نبوت سے دی گئی تھی، تو اللہ تعالیٰ نے ایسا ہی کیا۔

### قسم ثانی: آثار سنن

سوال 4: ۱- عن عائشه رضي الله عنها قالت من حدثكم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يال قائم ما لا تصدقوه، ما كان يبول الا جالسا .

۲- وعن حذيفه رضي الله عنه قال أتى النبي صلى الله عليه وسلم سبطة قوم فبال قائمالله دعا بهاء فجئتة بهاء فتوڑا؟

(الف) ترجم الحدیثین، وارفع التعارض بینهما؟

(دونوں احادیث کا ترجیح کریں اور دونوں میں پایا جانے والا تعارض دور کریں؟)

(ب) هل البول قائمًا جائز أم لا؟ بینه بالدليل؟

(کیا کھڑے ہو کر پیشاب کرنا جائز ہے یا نہیں؟)

**جواب: (الف) احادیث مبارکہ کا ترجمہ:**

(۱) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ جو شخص تم سے یہ بات کہے کہ پیشک نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کھڑے ہو کر پیشاب کیا، تو تم اس کی تصدیق نہ کرو،

کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیشہ بینہ کر پیشاب کیا کرتے تھے۔

(۲) حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک قوم کی روزی پر آئے تو آپ نے کھڑے ہو کر پیشاب کیا، پھر آپ نے پانی طلب کیا تو میں نے پانی پیش کیا آپ نے اس سے طہارت کی۔

### دونوں روایات میں تعارض اور اس کا جواب:

دونوں روایات میں تعارض اس طرح ہے کہ پہلی روایت سے کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کی نئی معلوم ہوتی ہے اور دوسری روایت سے اس کا اثبات ہوتا ہے۔ اس تعارض کے متعدد جوابات ہیں جو درج ذیل ہیں:

۱- پہلی روایت عام حالت پر محمول ہے اور دوسری عذر پر محمول ہے۔

۲- پہلی روایت میں اندر خانہ کی حالت بیان ہوئی جبکہ دوسری روایت میں عام حالت بیان کی گئی ہے۔

۳- آپ کے گھنٹے میں درد تھا جس وجہ سے کھڑے ہو کر پیشاب کیا تھا۔

۴- آپ نے غلاظت سے احتساب کرتے ہوئے کھڑے ہو کر پیشاب کیا تھا۔

۵- پہلی حدیث تاریخ اور دوسری منسوخ ہے۔

### (ب) کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کا شرعی حکم:

کسی عذر کے بغیر کھڑے ہو کر پیشاب کرنا مکروہ ہے مگر عذر کی بنا پر مکروہ نہیں ہے،

کیونکہ عذر کی وجہ سے کئی امور جائز ہو جاتے ہیں مثلاً بینہ سے کپڑے آلوہ ہونے کا اندیشہ ہو یا بینہ سے جسم کے حصہ میں تکلیف ہوتی ہو تو کھڑے ہو کر پیشاب کرنا جائز ہے۔

پیشاب کی چینتوں سے احتراز کرنا اب اس ضروری ہے، اس بارے میں مشہور روایت موجود ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: استنزهواعن البول فان عامة عذاب

القبر منه (او کمال قال علیہ السلام) ”تم پیشاب کی چینتوں سے بچو، کیونکہ عموماً قبر کا

عذاب اسی سے ہوتا ہے۔“

علاوه ازیں ایک دفعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا گزر ایک قبرستان سے ہوا، آپ دو قبور کے پاس رک گئے اور فرمایا: ان دونوں والوں کو عذاب ہو رہا ہے۔ یہ عذاب ایک کوت پیشاب کی چھینتوں سے احتراز نہ کرنے کی وجہ سے اور دوسرا کوچھی کھانے کی وجہ سے ہو رہا ہے۔ پھر آپ نے کھجور کی تہیٰ کے دو حصے کیے، ایک حصہ ایک قبر پر رکھ دیا اور دوسرا دوسری قبر کھدیا اور فرمایا: اب دونوں قبر والوں کے عذاب میں کمی واقع ہو گئی ہے۔

ان روایات سے ثابت ہوا کہ انسان کو غلاظت بالخصوص پیشاب کی چھینتوں سے اجتناب کرنا چاہئے، کیونکہ اس کے سبب عذاب قبر کا اندیشہ ہے۔

**سوال ۵:** عن عائشة رضي الله عنها قالت سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من صلى صلاة لم يقراء فيها بام القرآن فهو خداج .  
(الف) ترجم الحديث الى الأردية .  
(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف الائمة في القراءة خلف الامام وأيد مذهبك بالدلائل .

(مسئلہ قراءات خلف الامام کے حوالے سے مذاہب آئمہ بیان کریں اور اپنانہ مذهب دلائل سے ثابت کریں؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یوں فرماتے ہوئے تھا، جس شخص نے نماز ادا کی پھر اس نے اس میں ام القرآن (سورۃ فاتحہ) نہ پڑھی، پس وہ نہ تمام ہے۔

(ب) مسئلہ قراءات خلف الامام میں مذاہب آئمہ:

کیا امام کی اقتداء میں قراءات کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ فقہ کا اختلاف ہے؛ جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- فقهاء احتجاف کا موقف ہے کہ امام کی اقتداء میں پڑھی جانے والی نماز میں قراءات منع ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) ارشاد خداوندی ہے: جب قرآن کی تلاوت کی جائے تو تم توجہ سے سنو اور خاموشی اختیار کرو۔

(ii) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قراءة الامام له قراءة (امام کی قراءات مقتدى کی قراءات ہے)

(iii) حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے: جس نے امام کی اقتداء میں قراءات کی اس نے غلطی کی۔

(iv) حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جو امام کی اقتداء میں قراءات کرے میں اس کے منہ میں پھر محوٹ دوں۔

۲- حضرت امام شافعی، حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک قراءات خلف الامام (واجب وشرط) ہے، کیونکہ اس کے بغیر نماز نہیں ہوتی۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے۔ علاوه ازیں انہوں نے اس روایت سے بھی استدلال کیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لَا صَلَاةُ إِلَّا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ۔ یعنی سورۃ فاتحہ کے بغیر نماز نہیں ہے۔

احتجاف کی طرف سے آئمہ مذاہل کے دلائل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ ہماری دلیل نص قطعی ہے اور اس کے مقابل ان کی دلیل خبر واحد ہے۔ جب دونوں میں مقابلہ ہو جائے تو نص قرآنی کو ترجیح حاصل ہوتی ہے اور خبر واحد متروک ہوتی ہے۔

**سوال ۶: السؤال السادس:** عن أبي الخصيب قال كان يؤمّنا سويد بن غفلة في رمضان فيصلى خمس ترويحيات عشرین ركعة .

(الف) ترجم الحديث واذکر معنی الترويحة وسبب التسمية بها؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور ترویح کا معنی بتاتے ہوئے اس کی وجہ تسمیہ بیان کریں؟)

(ب) اذکر الاختلاف في عدد الترويحة واید مذهبك بالدلائل

القریۃ؟

(تراتوتع کی تعداد کے حوالے سے مذاہب آئندہ بیان کریں اور اپنے مذہب کو دلائل سے ثابت کریں؟)

#### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت ابو حصیب رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ حضرت سوید بن غفلہ رضی اللہ عنہ ماہ رمضان میں ہمیں نماز پڑھایا کرتے تھے، وہ پانچ ترمیحوں میں بیش رکعت نماز پڑھاتے تھے۔

#### ترویجہ کا معنی اور اس کی وجہ تسمیہ:

لفظ "ترویجہ" ملائی مزید فیہ باب تفصیل کا مصدر ہے، جس کا الفوی معنی ہے: آرام کرنا، سستانا۔ اس کا شرعی و اصطلاحی معنی ہے کہ چار رکعت نماز ترواتع ادا کرنے کے بعد چار رکعت کے وقت کے برابر آرام کرنا یعنی بیٹھنے رہنا، ذکر واذ کار میں مصروف رہنا۔ چونکہ چار رکعت کے وقت کے برابر بھرے رہنے سے خوب آرام و استراحت ہو جاتا ہے، اس لیے اسے "ترویجہ" کہا جاتا ہے۔

#### (ب) نماز ترواتع کی تعداد رکعتاں میں مذاہب آئندہ:

نماز ترواتع کی تعداد رکعتاں کتنی ہیں؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابو حیفہ، حضرت امام احمد بن حنبل اور حضرت امام شافعی رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک نماز ترواتع میں رکعتاں ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم رمضان میں بیش رکعت نماز ترواتع اور تین و تر پڑھتے تھے۔

(ii) خلفاء راشدین اپنے اپنے دور میں بیش رکعت نماز ترواتع پڑھا کرتے تھے، جن کے بارے میں ارشاد بنوی ہے: عَلَيْكُمْ بِسُنْنَتِنِ وَسُنْنَةِ خُلُفَاءِ رَاشِدِينَ، تمہارے

میر اور میرے خلفاء راشدین کا طریقہ لازم ہے۔

(iii) حرمین شریفین نسل بعذل تا ہمدر حاضر مسلمان نبیں رکعت نماز ترواتع پڑھتے ہیں۔

۲- حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ رمضان میں نماز ترواتع چھتیں رکعتاں ہیں، آپ نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جس میں چھتیں رکعتاں کی تصریح موجود ہے۔

#### نماز ترواتع کے حوالے سے آئندھر رکعتاں والی روایت اور اس کا جواب:

غیر مقلدین کا موقف ہے کہ نماز ترواتع آئندھر رکعتاں ہیں، وہ حضرت ابو مسلم بن عبد الرحمن رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے رمضان المبارک میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے جواب میں فرمایا: آپ صلی اللہ علیہ وسلم رمضان وغیر رمضان میں گیارہ رکعتاں سے زائد نماز نہیں پڑھتے تھے۔ (مجہین)

اس روایت کے متعدد جوابات ہیں، جو درج ذیل ہیں:

(i) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ نے سائل کے جواب میں نماز ترواتع کی نہیں بلکہ نماز تجدیک تفصیل بتائی ہے۔

(ii) حضرت نافع رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابن الی ملیک رضی اللہ عنہ رمضان میں بیش رکعتاں ترواتع پڑھایا کرتے تھے۔

(iii) حضرت عطاء رضی اللہ عنہ نقل کرتے ہیں کہ ہم نے خود دیکھا لوگ نمازوں کو 23 رکعتاں ادا کرتے تھے۔

(iv) حضرت ابن رفیع رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابن کعب رضی اللہ عنہ رمضان المبارک میں مدینہ طیبہ میں بیش رکعت نماز ترواتع اور تین و تر پڑھا کرتے تھے۔

حتی زرتم المقابر قال يقول ابن ادم مالی مالی . وانما مالک ما اکلت فالثیت او لبست فابلیت او تصدق فامضیت .

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية وأوضح مفهومه؟ ١٠

(ب) آیہ لائدة افادہا النبی صلی اللہ علیہ وسلم بقولہ "يقول ابن ادم مالی مالی . وكيف حصر النبی صلی اللہ علیہ وسلم مالہ فی ثلاثة أشياء مع ان ماتركہ بعد موته هو ايضًا مالہ؟ ١٥

### القسم الثاني: ابن ماجة

السؤال الرابع: عن جابر قال قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم اذاً عن آخر هذه الأمة أولها فمن كتم حديثا فقد كتم ما أنزل الله .

(الف) شكل الحديث وترجمه الى الاردية وأوضح مفهومه؟ ١٠

(ب) بين المراد بقوله "لعن آخر هذه الأمة اولها" وبين صور جواز كتمان العلم وعدمه؟ ١٥

السؤال الخامس: عن عمر رضی الله عنہ أنه کان علیہ نذر لیلة في الجاهلیة یعتکفها فسال النبی صلی اللہ علیہ وسلم فامرہ ان یعتکف .

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية؟ ٥

(ب) اذکر اختلاف الانہمة فی انه یصح الاعتكاف بدون الصوم مع الدلائل وبين دلیل امامک الامام الاعظم رضی الله عنہ واجب عن الحدیث ان لم یؤید مذهب امامک؟ ٢٠

السؤال السادس: قال رجل من أهل الصفة يا رسول الله ان ارضنا ارض مضبة فماترى في الضباب قال بلغنى أنه أمة قد مسخت فلم يأمر به ولم یبه عنہ؟

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية؟ ٥

(ب) اذکر اختلاف الانہمة فی حل أکل الضب مع الدلائل؟ وحدیث الباب حجۃ الباب فریق؟ ٢٠

الاختیار السری التھانی تحت اشراف تنظیم المدارس لأہل السنۃ باکستان شہادۃ العالیہ فی العلوم العربیہ والاسلامیہ "السنۃ الثانیۃ" الطلب الموافق سنۃ ١٤٣٦ھ/٢٠١٥م

### الورقة الخامسة: لسن النساء وسنن ابن ماجة

الوقت المحدد: ثلث ساعات  
مجموع الأرقام: ١٠٠  
الملاحظہ: أجب عن سؤالین من کل قسم .

السؤال الأول: عن ابن عمر رضی الله عنہما قال بینما الناس بقباء فی صلوة الصبح جاءهم ات فقال ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قد انزل عليه اللیلۃ قرآن وقد أمرأن يستقبل القبلۃ فاستقبلوها و كانت وجہهم الى الشام فاستداروا الى الكعبۃ .

(الف) شکل الحديث ثم ترجمہ الى الاردية وبين اعراب الكلمات المخطوطة؟ ١٥

(ب) كيف ترکوا بخبر الواحد استقبال الكعبۃ المعظمة الثابت بدليل قطعی؟ ١٠

السؤال الثاني: عن جبیر بن معطم أن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال يا بنی عبد مناف لا تمنعن أحدا طاف بهذا البيت وصلی أی ساعۃ شاء من لیل او نهار .

(الف) ترجم الحدیث وأوضح مفهومه؟ ١٠  
(ب) اذکر اختلاف الانہمة فی جواز الصلوة بعد العصر وبعد الصبح مع الدلائل؟ ١٥

السؤال الثالث: قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الہاکم التکاثر

صلی اللہ علیہ وسلم پر قرآن اتارا گیا۔ جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنا قبلہ تبدیل کرنے کا حکم دیا گیا ہے، لہذا تم بھی کعبہ کی طرف پھر جاؤ۔ وہ اپنے چہرے کے مکہ شام کی طرف کیے ہوئے تھے، تو وہ کعبہ کی طرف پھر گئے۔

#### خط کشیدہ الفاظ کے اعراب کی نشاندہی:

۱- آپ: صند و احمدہ کرام فاعل مثلاً مجرد ناقص یا ای ازباب ضرب یا ضرب۔  
آنے والا۔

۲- اللینۃ: واحد ہے، اس کی جمع الالینۃ آتی ہے۔ رات۔ اُنزوں کا مفعول ہانی ہے۔ مفعول فیہونے کی وجہ سے منسوب ہے۔

۳- قرآن: آخری آسمانی کتاب جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم اتاری گئی۔ اُنزوں کا نا سب فاعل۔ نا سب فائل ہونے کی وجہ سے فاعل والا اعراب (رفع) اسے دیا گیا ہے۔

۴- القبلۃ: یستقبل کا مفعول ہونے کی وجہ سے منسوب ہے۔

#### (ب) نص قطعی کے مقابل خبر واحد پر عمل کی وجہ:

سوال یہ ہے کہ قبلہ کا تعین نص قطعی سے ثابت ہے جبکہ یہاں اسے خبر واحد سے تبدیل کیا گیا یعنی لوگوں نے خبر واحد کے سبب اسے تبدیل کر دیا، جو درست نہیں ہو سکتا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں خبر واحد کو نص قطعی پر ترجیح نہیں دی گئی اور نہ اس پر عمل کرتے ہوئے نص قطعی کو ترک کیا گیا ہے بلکہ خبر متواتر پر عمل کیا گیا ہے۔ وہ اس طرح کہ ان دونوں یہودیوں کی طرف سے تبدیلی کعبہ کا مطالبہ عروج پر تھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم بھی اس کے خواہاں تھے اور ہر گھر میں بھی مسئلہ بحث موضوع پا ہوا تھا۔ یہ قرآن ہیں کہ خبر واحد پر عمل کی وجہ سے نص قطعی ترک نہیں کی گئی بلکہ خبر متواتر کی وجہ سے نص قطعی متروک ہوئی ہے، جس کے جواز میں کوئی حرخ نہیں ہے۔

سوال 2: عن جبیر بن معطعم أن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال يا  
بھی عبد مناف لا تمنعن أحدا طاف بهدا البيت وصلی اللہ علیہ وسلم قال يا

#### درجہ عالیہ (سال دوم 2015ء) برائے طلباء بابت 2015ء

﴿پرچہ پنجم: سنن نسائی و سنن ابن ماجہ﴾

#### قسم اول: سنن نسائی

سوال 1: عن ابین عمر رضی اللہ عنہما قال بینما الناس بقیاء فی صلوة الصبح جاءهُمْ اتٰ فَقَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ الْلِّيْلَةُ قُرْآنٌ وَقَدْ أُمْرَأَنْ يَسْتَقْبَلَ الْقِيلَةَ فَاسْتَقْبَلُوهَا وَكَانَتْ وُجُوهُهُمْ إِلَى الشَّامِ فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ .

(الف) شکل الحديث ثم ترجمه الى الاردية وبين العراب الكلمات المخطوطة؟

(حدیث پر اعراب لگائیں پھر اس کا اردو ترجمہ کریں اور خط کشیدہ کے اعراب واضح کریں؟)

(ب) كيف ترکوا بغير الواحد استقبال الكعبة المعظمة الثابت بدليل قطعی؟

(استقبال قبلہ دلیل قطعی سے ثابت تھا، تو لوگوں نے اسے خبر واحد کے ساتھ کیوں ترک کر دیا گیا؟)

**جواب: (الف) اعراب و ترجمہ:**

اعراب او پر لگادیے گئے ہیں اور اس کا ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک دفعہ لوگ مسجد قباء میں جمعرکی نماز ادا کر رہے تھے۔ ان کے پاس ایک شخص آیا اور اس نے کہا: یہ نک رات کے وقت نبی کریم

او نہار۔

(الف) ترجم الحدیث و اوضاع مفہومہ؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور اس کا مفہوم واضح کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف الائمه فی جواز الصلوٰۃ للطواف بعد العصر وبعد الصبح مع الدلائل؟

(نماز عصر اور نماز فجر کے بعد نوافل طواف ادا کرنے کے جواز و عدم جواز پر مذاہب آئمہ بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت جیر بن مطعم رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ پیغمبر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے عبد مناف کی اولاد! تم کسی شخص کو بھی اس گمراہ کا طواف کرنے اور شب و روز کسی بھی وقت نماز ادا کرنے سے ہرگز نہ رکو۔

مفہوم حدیث:

بنی عبد مناف بیت اللہ اور مسجد حرام کے کلید بردار اور متولی تھے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اہم اور مفید تصحیح کرتے ہوئے فرمایا کہ تم لوگ زائرین کو طواف اور نماز سے کسی بھی وقت منع نہ کرنا خواہ وہ نماز عصر اور نماز فجر کے بعد بھی طواف کرنا چاہیں تب بھی انہیں اس سعادت سے محروم نہ کرنا۔

(ب) نماز عصر اور نماز فجر کے بعد نوافل طواف ادا کرنے میں مذاہب آئمہ:

کیا نماز عصر اور نماز صبح کے بعد نوافل طواف ادا کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ فرقہ کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک نماز عصر اور نماز فجر کے بعد نوافل طواف جائز ہیں، انہوں نے ذریعہ حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں ہمہ وقت بالخصوص ان دو اوقات میں نماز طواف کا زتابت ہوتا ہے۔

۲- حضرت امام احمد رحمہ اللہ تعالیٰ کے اس بارے میں دو قول ہیں۔ (۱) حضرت امام مالک اور امام ابو حنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہیں۔ (۲) حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہیں۔

۳- حضرت امام اعظم ابو حنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا نظر ہے کہ نماز عصر اور نماز فجر کے بعد نوافل طواف ادا کرنا منع ہے۔ وہ بطور دلیل حضرت معاذ بن عفراء رضی اللہ عنہ کی روایت پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے نماز عصر اور نماز فجر کے بعد طواف کیا لیکن نوافل ادا نہ کیے، ان سے اس بارے میں دریافت کیا گیا تو انہوں نے جواب میں فرمایا: نہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن الصلوٰۃ بعد صلوٰۃ الصبح حتی تطلع الشّمْس و بعد العصر حتی تغرب الشّمْس۔ یعنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فجر کی نماز کے بعد سورج طووع ہونے تک اور نماز عصر کے بعد سورج کے غروب ہونے تک نماز ادا کرنے سے منع کیا ہے۔

حضرت امام اعظم ابو حنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ اس حدیث میں کوئی مسئلہ یا حکم بیان نہیں کیا گیا بلکہ اس میں محض مقصد بنی عبد مناف کو اپنے فرائض و خدمات کی انجام دہی سے آگاہ کرنا تھا، کیونکہ دوسری روایت میں اس بات کی تصریح موجود ہے کہ نماز عصر اور نماز فجر کے بعد نوافل ادا کرنا منع ہے۔

سوال 3: قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الهاکم التکاثر حتى زرتم المقابر قال يقول ابن ادم مالی . وانما مالک ما اکلت فالنيت او لبست فابلیت او تصدقت فامضیت ۔

(الف) ترجم الحدیث الی الأردیہ و اوضاع مفہومہ؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور اس کا مفہوم واضح کریں؟)

(ب) آیة فائدة أقادة النبي صلی اللہ علیہ وسلم بقوله "يقول ابن ادم مالی . وکیف حصر النبي صلی اللہ علیہ وسلم مالہ فی ثلاثة اشیاء مع

ان ماتر کے بعد موته ہو ایضاً مالہ؟

(آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد "یقول ابن آدم الی مالی" سے کونسا فائدہ حاصل ہوا؟ آپ نے مال کو تین حصوں میں بند کر دیا جبکہ مال و راثت بھی اسی کا ہوتا ہے؟)

#### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

کثرت تکبر و فخر نے تمہیں غفلت میں جتنا کر دیا، یہاں تک کہ تم قبرستان کی نذر ہو گئے۔ ابن آدم کہتا ہے: میرا مال، میرا مال۔ یقیناً تیرا مال توہہ ہے جو تو نے کما کر ہضم کر لیا پہن کر بوسیدہ کر دیا صدقہ و خیرات کی صورت میں آگے بیچ دیا۔

#### مفہوم حدیث:

آدمی حرم پسند اور لاچی ہے، کثرت مال و دولت پر فخر کرتا ہے اور وہ دولت کو ذریعہ عزت و دوقار قرار دیتا ہے۔ زیر مطالعہ حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے آدمی کا مال تین قسم کا ہو سکتا ہے:

(i) جو اس نے طعام کی ٹھیک میں کما کر ہضم کر لیا۔

(ii) جو اس نے کپڑے کی صورت میں پہن کر بوسیدہ کر دیا۔

(iii) جو اس نے صدقہ و خیرات کی ٹھیک میں آخرت کے لیے آگے بیچ دیا۔

#### (ب) آدمی کے مال کی کیفیت:

آدمی کو اپنے مال و دولت سے بہت پیار ہے اور اس کو دیکھ کر وہ اظہار سرست و فرحت کرتا ہے۔ اس کے حصول و جمع کے لیے شب و روز کوشش رہتا ہے بلکہ ہر دن ملک کا سفر کرنے میں بھی راحت حموں کرتا ہے۔ زیر مطالعہ حدیث میں بتایا گیا ہے کہ انسان خواہ دنیا بھر کی دولت جمع کر لے صرف تین مال اس کے ہو سکتے ہیں: جو اس نے طعام کی صورت میں کھایا، جو اس نے لباس کی ٹھیک میں پہننا اور جو خیرات کے نام سے اللہ کی راہ میں خرچ کیا۔ جہاں تک اس و راثت کا تعلق ہے، تو وہ آدمی (میت) کا نہیں ہوتا بلکہ وہ رثاء کا ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ وہ قسم کے بعد حسب حصہ حصول کرتے ہیں۔

#### قسم ثانی: سنن ابن ماجہ

سوال 4: عن جابر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا لعن  
اخرين هذه الأمة اولها لعن كتم حديثا فقد كتم ما أنزل الله .

(الف) شکل الحديث وترجمة الى الأردية واوضح مفهومه؟  
(حدیث پر اعراب لگائیں اور دو میں اس کا ترجمہ کریں اور اس کا مفہوم واضح کریں؟)

(ب) بین المراد بقوله "لعن اخر هذه الأمة اولها" و بين صور جواز  
كتمان العلم وعدمه؟

(ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم "لعن اخر هذه الأمة اولها" کا مفہوم واضح  
کریں؟ کتمان علم کے جواز اور عدم جواز کی صورتیں واضح کریں؟)

#### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب اس امت کے آخری لوگ اپنے پہلے لوگوں پر لعنت کریں گے تو (اس وقت) جس شخص نے حدیث چھپائی پہنچ اس نے حکم خداوندی کو چھپایا۔

#### مفہوم حدیث:

انسان جھگڑا اور جلت پسند واقع ہوا ہے۔ وہ بات پر کذب بیانی اور چغلی کھانے کے علاوہ دوسروں کو لعن طعن کا نشانہ بھی بناتا ہے۔ یہ حرکت اس کے لیے نصان وہ، قابل مذمت اور قابل متواذہ ہے۔ پھر عام لوگ اپنے اسلاف و اکابر کے کاموں سے کیزے نکالیں اور ان کی تقلید و پروردی کے بجائے انہیں لعن طعن کا نشانہ بنا کیں، یہ اس سے بھی زیادہ فتنی حرکت ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسی حرکت سے منع کرتے ہوئے فرمایا: جو شخص مجھے دو امور کی ضمانت دیتا ہے: (۱) حفاظت زبان۔ (۲) حفاظت شرمنگاہ۔ تو میں اسے جنت کی ضمانت دیتا ہوں۔

(ب) الفاظ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم "لعن اخہ هدہ الامۃ اولہا" کا مفہوم:

اکابر و اسلاف اپنے سنبھری کارناموں اور قابل تقدیر خدمات کے باعث محترم اور قابل تحسین ہیں۔ اگر عام لوگ ان پر تقدیر، اگست نمائی اور لعن طعن کا سلسلہ شروع کر دیں تو یہ قابل نہمت حرکت ہے۔ اس حدیث "اخہ هدہ الامۃ" سے مراد دور حاضر کے اور عام لوگ ہیں۔ "اولہا" سے مراد اسلاف اور کابر دین لوگ ہیں۔

کتمان علم کے جواز و عدم جواز کی صورتیں:

درج ذیل سورتوں میں کتمان علم منع ہے:

- ۱- جب کوئی صحیح العقیدہ اور مودب طالب علم حصول علم کی غرض سے حاضر ہو۔
- ۲- جب کوئی طالب علم رضائے الہی اور خدمت دین کی نیت سے علمی استفادہ کے لیے حاضر ہو۔

۳- جب نیک نیت سے کوئی مذہبی و شرعی مسئلہ معلوم کرنے کے لیے حاضر ہو۔

۴- تبلیغ و اشاعت دین کے جذبے سے سرشار ہو کر کوئی طالب حلقہ درس میں شامل ہو۔

درج ذیل سورتوں میں کتمان علم جائز ہے:-

۱- نابل و نالائق اور گستاخ طالب علم حصول تعلیم کے لئے حاضر۔

۲- جب کوئی حصول دینا کی نیت سے دین سیکھنے کے لیے حاضر ہو۔

۳- جب کوئی بد عقیدہ بے ادب اور مطلق العنوان طالب علم حاضر ہو۔

سوال 5: عن عمر رضي الله عنه انه كان عليه نذر ليلة في الجاهلية يعتكفها فسأل النبي صلی الله علیہ وسلم فامرہ أن یعتکف .

(الف) ترجم الحدیث الى الأردية؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف الاتمة في أنه يصح الاعتكاف بدون الصوم مع

الدلائل و بین دلیل امامک الامامک الاعظم رضی عنہ واجب عن الحدیث ان لم یؤید مذهب امالك؟

(بغیر روزہ کے اعتکاف کے صحیح ہونے میں مذاہب آئمہ بیان کریں؟ امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل بیان کریں؟ اگر حدیث آپ کے مذهب کے خلاف ہے تو اس کا جواب دیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے زمانہ جالمیت میں ایک رات کا اعتکاف کرنے کی نذر مانی تھی۔ پھر (بعد از اسلام) انہوں نے اس بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اعتکاف پورا کرنے کا حکم دیا۔

(ب) بغیر روزہ کے اعتکاف میں مذاہب آئمہ:

کیا بغیر روزہ کے اعتکاف جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ فقط کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے روزہ کے بغیر اعتکاف کرنا جائز ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے کہ اس میں روزہ کا ذکر نہیں جبکہ اعتکاف کا ذکر موجود ہے۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بغیر روزہ کے اعتکاف جائز نہیں ہے، گویا اعتکاف کے لیے روزہ شرط ہے۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ اعتکاف کے لیے روزہ شرط ہے، اگر شرط پائی گئی تو مشروط یعنی اعتکاف درست ہو گا ورنہ نہیں۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے زیر بحث حدیث کا جواب یوں دیا جاتا ہے: (۱) اس روایت میں رات کے وقت اعتکاف کرنے کا ذکر ہے، جبکہ روزہ دن کے وقت رکھا جاتا ہے۔ (۲) اس روایت میں زمانہ جالمیت کی نذر پوری کرتے ہوئے

انکاف کا ذکر ہے اور اس وقت روزہ فرض نہیں تھا۔

سوال ۶: قال رجل من أهل الصفة يا رسول الله! ان أرضنا أرض مضبة فماترى في الضباب قال بلغنى أنه أمة قد مسخت فلم يأمر به ولم ينه عنه۔

(الف) ترجم الحدیث الی الاردویہ?  
(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف الانتماء فی حل أكل الصلب مع الدلائل؟ وحدیث الباب حجة لأی فریق؟

(گوہ کھانے کے حلال ہونے کے بارے میں مذاہب آئمہ مع دلائل بیان کریں؟ اور حدیث باب کس فریق کی دلیل ہے؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

اصحاب صدقہ میں سے ایک صحابی نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا: یا رسول اللہ! ہماری زمین میں بکثرت گویں پائی جاتی ہیں تو گوہوں کے بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے؟ آپ نے جواب میں فرمایا: مجھے معلوم ہوا کہ یہ شدہ ایک قوم ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ ان کے کھانے کا حکم دیا اور ان سے منع کیا۔

(ب) گوہ کھانے کی حلت یا حرمت میں مذاہب آئمہ:

کیا گوہ کھانا حلال ہے یا حرام؟ اس بارے میں آئمہ فتنہ کا اختلاف ہے۔ اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱۔ حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ گوہ کھانا حلال ہے۔ انہوں نے درج ذیل روایات سے استدلال کیا ہے۔

(۱) حضرت عبد اللہ بن عباس صلی اللہ علیہ وسلم نقل کرتے ہیں: اکل الصلب علی مسائلہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وفیهم ابو بکر رضی اللہ عنہ۔ یعنی نبی

کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے درخواں پر گوہ کھانی گئی اور کھانے والے حضرات میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ بھی شامل تھے۔

(۲) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے: ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم ہستل عن اکل الصلب فقال لا اکله ولا احرمه۔ پیش آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے گوہ کھانے کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے جواب دیا: میں نہ اسے کھاتا ہوں اور نہ اسے حرام قرار دیتا ہوں۔

۲۔ حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ گوہ کھانا مکروہ تحریکی (حرام) ہے۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(۱) حضرت عبد الرحمن بن قلی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں: ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نہی عن اکل لحم الصلب۔ پیش آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے گوہ کا گوشت کھانے سے منع کیا ہے۔

(۲) ارشاد خداوندی ہے: وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ (الاعراف) اور ان لوگوں پر بڑی چیزیں حرام قرار دی گئی ہیں۔

ان دلائل سے ثابت ہوا کہ گوہ کھانا حرام ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے دلائل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

۱۔ دونوں روایات میں حلت و حرمت کے اعتبار سے تعارض ہے۔ جب ان امور کے مابین تعارض آجائے تو احتیاط کی بنا پر حرمت والی جہت کو ترجیح حاصل ہوتی ہے۔

۲۔ حل والی حدیث، حکم خداوندی: وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ سے منسخ ہے۔ زیر بحث حدیث حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کی موئید ہے، اس کا جواب طور بالا میں مذکور ہو چکا ہے۔

وسلم ان یسجد علی سبعة اعظم ولا یکف شعرا ولا نوبا

(الف) ترجم الحدیث الی اللغة الاردية، ثم اذکر اعضاء السبعة؟ ۱۰

(ب) فصل اختلاف الآئمه فيما یجزی السجود عليه من الأعضاء السبعة؟ ۲۰

السؤال الثالث: قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم انما أنا بشر وانه یاتینی الخصم فللعل بعضکم ان یکون ابلغ من بعض فاحسب أنه قد صدق واقضی له بذلك فمن قضیت له بحق مسلم فانما هي قطعة من النار فلیا خذها او فلیتر کها .

(الف) انقل الحديث الی الاردية؟ ۱۰

(ب) هل یمکن ان یقضی النبي صلی اللہ علیہ وسلم علی خلاف الواقع وقد اوتی علم الأولین والآخرين فما معنی قوله علیہ السلام فاحسب أنه قد صدق واقضی له بذلك؟ ۱۰

(ج) ما معنی نفی علم الغیب عنہ صلی اللہ علیہ وسلم وهل هذا الحصر فی قوله "انما الناشر" حصر حقيقی او اضافی؟ عليك بالتفصیح؟ ۱۰

السؤال الرابع: عن ابن عمر قال لما فتح هذان المصران اتو اعمرا فقالوا ياما امير المؤمنین ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم حد لاهل نجد قرنا وهو جور عن طريقنا وانا ان اردنا فلن شق علينا قال فانظروا اخذوها من طريقکم فحد لهم ذات عرق .

(الف) انقل الحديث الی الاردية وبين ما هو العراد من "هذان المصران"؟ ۱۵

(ب) بين ان ذات عرق صارت میقاتا بتعقیت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ام باجتهاد عمر رضی اللہ عنہ؟ ۱۵

الاختیار السؤالی النهائي تحت اشراف تنظیم المدارس لأهل السنة باکستان شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"

الطلاب الموافق سنۃ ۱۴۳۸ھ / ۲۰۱۶ء

﴿الورقة الأولى: لصحیح البخاری﴾

مجمعوں الأرقام: ۱۰۰ الوقت المحدد: ثلث ساعات

الملاحظة: السؤال الأول اجباری ولک الخيار فی الیوانی ان تجیب عن النین فقط

السؤال الأول: عن عمر بن الخطاب ان رجلا من اليهود قال له يا امير المؤمنین آیة فی كتابکم تقرء ونها لو علینا عشر اليهود نزلت لا تخلتنا ذلك اليوم عیدا قال آیی آیة قال اليوم اکملت لكم دینکم واتمت عليکم نعمتی ورضیت لكم الاسلام دینا قال عمر قد عرفنا ذلك اليوم و المکان الذي نزلت فیه علی النبي صلی اللہ علیہ وسلم وهو قائم بعرفة يوم جمعة .

(الف) شکل الحدیث تم ترجمہ الی الاردية؟ ۱۵

(ب) ما المناسبیة بین الحدیث وترجمة الباب؟ وهی باب زيادة الایمان ونقصانه؟ ۱۵

(ج) قدیستدل بھذا الحدیث علی جواز عمل المولد وتسمية يوم المیلاد عیدا فما وجہ الاستدلال وكيف یصح من قول یہودی؟ وهل یصح لرجل ان یعمل عمل المولد وهو لا یصلی ولا یصوم؟ ۱۰

السؤال الثاني: عن ابن عباس رضی اللہ عنہما امر النبي صلی اللہ علیہ

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

اعراب اور لگائیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:  
 حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ پیشک ایک یہودی شخص نے ان سے کہا: اے امیر المؤمنین! تمہاری کتاب (قرآن کریم) میں ایک آیت ہے جس کی تم حلاوت کرتے ہو؟ اگر وہ آیت ہم (یہودیوں) پر نازل ہوتی تو ہم اس کے یوم نزول کو یوم عید بنالیتے۔ آپ نے فرمایا: وہ کون کی آیت ہے؟ اس نے کہا: وہ یہ ہے کہ: آج میں نے تمہارے دین کو مکمل کر دیا ہے، میں نے اپنی نعمت تم پر مکمل کر دی ہے اور تمہارے لیے دین اسلام کا استحباب کر لیا ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: پیشک ہم جانتے ہیں اس دن اور جگہ کو جس میں یہ آیت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کی گئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم میدان عرفات میں تشریف فرماتے اور جمعۃ المبارک کا دن تھا۔

**(ب) حدیث اور ترجمہ الباب سے مطابقت:**

کیا ایمان میں زیادتی و کمی ہوتی ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ کا اختلاف ہے۔  
 حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے: الایمان لایزیڈ ولا ینقص یعنی ایمان زیادتی و نقصان کو قبول نہیں کرتا۔ آپ کے نزدیک ایمان بسیط ہے جو تصدیق قلب کا نام ہے یعنی جبکہ احکام الہیہ کو قبول کرنا اور ان پر پختہ یقین رکھنا جس میں نقص و زیادتی کا اختلال نہیں ہو سکتا۔ اگر اس میں زیادتی و نقص کو جائز رکھا جائے تو شک، وہم اور شبہ کا دروازہ کھل جائے گا جو کفر کا باعث بن سکتا ہے۔

جہور محمد شیخ کا نقطہ نظر ہے: الایمان یزید و ینقص یعنی ایمان اضافہ و نقص کو قبول کرتا ہے، ان کے نزدیک ایمان بسیط نہیں بلکہ مرکب ہے یعنی ایمان تصدیق قلب اور اعمال کے مجموعہ کا نام ہے۔ لہذا جتنے اعمال زیادہ کرتے جائیں گے ایمان میں اضافہ ہوتا جائے گا اور اعمال خیر میں کمی کے سب ایمان میں نقص کی صورت پیدا ہوں گی یعنی ہے۔  
 اس تہذیب کے بعد حدیث کی ترجمۃ الباب کے ساتھ مناسب اس طرح ہے کہ امام

درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2016ء

(پڑھاول: صحیح بخاری)

سوال 1: عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ أَنَّ رَجُلًا قَدْ نَزَّلَتْ عَلَيْهِ الْيَهُودَ قَالَ لَهُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ إِيَّاهُ فِي كِتَابِكُمْ تَقْرَأُهُ وَنَهَا لَوْ عَلَيْنَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ نَزَّلَتْ لَنَا نَزَّلَتْنَا ذَلِكَ الْيَوْمَ عِنْدَنَا قَالَ أَيُّهُ أَيَّهُ قَالَ الْيَوْمَ أَكَمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ بِغَمْتَنِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ وَبِنَا قَالَ عَمَرُ قَدْ عَرَفْنَا ذَلِكَ الْيَوْمَ وَالْمَكَانَ الَّذِي نَزَّلْتَ فِيهِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ قَاتِمٌ بِعَرْفَةِ يَوْمِ جُمُوعَةِ

(الف) شکلِ الحدیث ثم ترجمہ الی الأردیہ؟

(حدیث پر اعراب لگائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) مالمناسیہ بین الحدیث و ترجمۃ الباب؟ وہی باب زیادة الایمان و نقصانہ؟

(حدیث اور ترجمۃ الباب (عنوان) کے درمیان مطابقت کیا ہے؟ ترجمۃ الباب یہ ہے: ایمان میں اضافہ اور اس میں کمی کا بیان)

(ج) قدیستدل بھذا الحدیث علی جواز عمل المولد و تسمیہ یوم المیلاد عید افما وجہ الاستدلال و کیف یصح من قول یہودی؟ و هل یصح لرجل ان یعمل عمل المولد و هو لا یصلی ولا یصوم؟

(اس حدیث سے میلاد شریف کے جواز اور یوم میلاد کو عید کہنے پر استدلال کیا جاتا ہے، آپ وجہ استدلال بتائیں؟ کیا یہودی کا قول درست ہے؟ جو شخص نماز نہ پڑھتا ہو اور روزہ نہ رکھتا ہو وہ میلاد شریف مناکتا ہے؟)

بخاری وغیرہ محدثین رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک چونکہ ایمان مرکب ہے جو تصدیق قلب اور اعمال کا مجموعہ ہے۔ حدیث میں آیت قرآنی بیان کی گئی ہے اور تلاوت قرآن عمل ہے اور جمہور کے نزدیک اعمال میں اضافہ سے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے اور ان میں کسی کے باعث ایمان میں کسی واقع ہوتی ہے۔

### (ب) جواز میلاد اور یوم عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے نام پر استدلال:

یہاں اعتراض یہ ہے کہ جواز میلاد اور یوم عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے نام پر استدلال ایک یہودی کے قول سے کیا گیا ہے، جو درست نہیں ہو سکتا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں استدلال یہودی کے قول سے ہرگز نہیں کیا گیا بلکہ قرآنی آیت، عمل رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور ابتعاد فاروق اعظم رضی اللہ عنہ سے کیا گیا ہے۔ اس قرآنی آیت کی اہمیت تو عیان ہے جس میں ہمارے لیے سمجھیل دین اور دین اسلام کے انتخاب کی نوید سائی گئی ہے۔ علاوہ ازیں حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے عمل رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی ابتعاد کرتے ہوئے اسے ڈیل عید کا دن فرار دیا، ایک یوم عرف (یعنی حج) اور دوسرا یوم جمعہ ہونے کی وجہ سے۔ ہاں سمجھیل قرآن اور (تمہارے لیے) دین اسلام کے انتخاب کو بھی یوم عید قرار دیا جائے تو مزید ایک یوم عید یعنی ایک دن میں تین عیدیں ثابت ہو جاتی ہیں۔ ان تینوں میں سے کسی ایک کا یہودی کے قول سے ہرگز تعلق نہیں ہے۔

### بے نمازی وغیرہ کا میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم منانے کا شرعی حکم:

سوال یہ ہے کہ بے نمازی شخص میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم بنا سکتا ہے یا نہیں؟

جواب: اس بات میں کوئی شبہ نہیں ہے کہ عمل میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم مسخرن اور قابل اجر و ثواب ہے بشرطیکہ وہ غیر شرعی امور سے خالی ہو۔ باقی رہایہ سوال کہ صوم و صلوٰۃ سے غافل شخص اس عمل خیر میں حصہ لے سکتا ہے یا نہیں؟ اس کا سیدھا جواب یہ ہے کہ وہ اس عمل خیر میں حصہ لے سکتا ہے، کیونکہ ممکن ہے کہ اس عمل کی برکت سے وہ صرف صلوٰۃ و صلوٰۃ ہی نہیں بلکہ تمام احکام شرعی کا پابند بن جائے۔ اس طرح کئی انقلابی واقعات

ساختے ہیں۔ تاہم ایسے شخص کو ایسے عمل خیر کے ساتھ ساتھ اپنی اصلاح و تربیت بھی کرنا چاہیے یعنی مریض کو نہیں ختم کرنا چاہیے بلکہ بذریعہ علاج مرض کا خاتمہ کرنا چاہئے۔ سوال 2: عن ابن عباس رضی اللہ عنہما امر النبی صلی اللہ علیہ وسلم ان یسجد علی سبعة اعظم ولا یکف شعرا ولا ثوبا

(الف) ترجم الحدیث الی اللغة الأردية، ثم اذکر اعضاء السبعة؟  
(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟ پھر سات اعضاء بتائیں جن پر جدہ کیا جاتا ہے؟)

(ب) فصل اختلاف الآئمه فيما یجزی السجود عليه من الأعضاء السبعة؟

(جن سات اعضاء پر جدہ جائز ہو سکتا ہے میں مذاہب آئمہ بیان کریں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ سات ہدیوں پر جدہ کیا جائے۔ بالول اور کپڑے کونہ سینا جائے۔ سات اعضاء سمجھہ:

اعضاء جدہ سات ہیں جو درج ذیل ہیں:

(۱) دونوں پاؤں (۲، ۳) دونوں گھٹنے (۴، ۵) دونوں ہاتھ (۶، ۷) پیشانی مع بنی

**(ب) اعضاء جدہ میں اقوال فقہاء:**

اعضاء جدہ کی تعداد کتنی ہے؟ اس بارے میں فقہاء کے مشہور دو اقوال ہیں:

**قوال اول:**

یہ سات ہیں: (۱) دونوں ہاتھ (۲، ۳) دونوں پاؤں (۴، ۵) دونوں گھٹنے (۶، ۷)  
پیشانی مع بنی

حقیقت ہے جس کا کوئی صحیح العقیدہ شخص انکار نہیں کر سکتا کہ آپ کا کوئی فیصلہ بھی خلاف واقع نہیں ہو سکتا، کیونکہ یہ عمل نبوت و رسالت کی عظمت و شان کے خلاف ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم رسول و نبی ہی نہیں ہیں بلکہ امام الانبیاء والرسٹین۔ بھی ہیں اور حبیب رب العالمین ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اولین و آخرین سب علوم و فنون سے نواز گیا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ کا ہر فعل اور عمل وہی خداوندی کے مطابق ہوتا تھا جبکہ وہی کا خلاف واقع یا غلط ہونا محال ہے اور آپ کا کوئی فیصلہ خلاف واقع ہونا بھی محال ہے۔

### ”فاحسب انه قد صدق واقتضى له بذلك“ کا مفہوم:

درحقیقت اس عبارت کا یہ مفہوم نہیں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم خلاف واقع فیصلہ کر سکتے ہیں بلکہ اس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تاقیمت آنے والے تقاضا اور جرور کے لیے ایک مطابق اخلاق بنا دیا ہے کہ وہ کسی کی گنتگو، فصاحت و بیانگت اور چب لسانی سے حوش ہو کر خلاف واقع یا غلط فیصلہ ہرگز نہ کریں ورنہ وہ جیز جس سے غیر کو منافع ہو سکتا ہو، وہ اس کے لیے آتش جہنم کا نگارہ ثابت ہو گی اور اس غلط فیصلے کے نتیجے میں قاضی یا حج بھی عذاب الہمی سے نہیں بچ سکے گا۔

(ج) مامعنی نفی علم الغیب عنہ صلی اللہ علیہ وسلم وہل هذا الحصر فی قوله ”انما انا باشر“ حصر حقیقی او اضافی؟ عليك بالتوضیح۔

(آپ کے علم غیب کی کیا مطلب ہے؟ ارشاد بیوی ”انما باشر“ میں کون سا حصر مراد ہے؟)

جواب: آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی علمی وسعت:

قرآن و مت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم کی وسعت بالتفصیل بیان کی گئی ہے۔

اس سلسلہ میں چند ایک دلائل درج ذیل ہیں:

۱- ارشاد خداوندی ہے: وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمْ - اللہ تعالیٰ نے آپ کو وہ سکھا دیا

### حوالہ ثانی:

آئندہ اعضاء بجہہ ہیں: (۱،۲) دونوں ہاتھ۔ (۲،۳) دونوں پاؤں۔ (۲،۵) دونوں کھنثے۔ (۷) پیشانی۔ معین۔

سوال 3: قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم انما أنا بشر و انه ياتيني الخصم فلعل بعضكم ان يكون ابلغ من بعض فاحسب أنه قد صدق وأقضى له بذلك فمن قضيت له بحق مسلم فانما هي قطعة من النار فليأخذها او فليتر كها .

(الف) انقل الحديث الى الاريدية؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) هل يمكن ان يقضى النبي صلی اللہ علیہ وسلم على خلاف الواقع وقد اوتى علم الأولين والاخرين فما معنى قوله عليه السلام فاحسب انه قد صدق وأقضى له بذلك؟

(کیا یہ ممکن ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خلاف واقع (غلط) فیصلہ کر سکیں حالانکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اولین و آخرین سب علم عطا کیا گیا ہے؟ آپ کے ارشاد گرائی: ”فاحسب انه قد صدق واقتضى له بذلك“ کا کیا مطلب ہے؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں مخفی بشر ہوں، میرے پاس مقدمہ آتا ہے ممکن ہے کہ تم میں سے ایک شخص دوسرا سے زیادہ بیخ ہو اور میں اسے سچا خیال کرتے ہوئے اس کے حق میں فیصلہ کر دوں۔ جس مسلمان کے حق میں، میں اسیا فیصلہ کر دوں تو وہ چیز آگ کا ایک انگارہ ہے وہ چاہے تو اسے پکڑے یا اسے چھوڑ دے۔

(ب) آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تمام فیصلے بحق ہیں:

کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا کوئی فیصلہ خلاف واقع ہو سکتا ہے؟ یہ ایک ناقابل تردید

جا آپ نہیں جانتے تھے۔

۲- ارشاد ربانی ہے: وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبَيَّنَةً لِكُلِّ شَيْءٍ۔ ”اور ہم نے آپ پر ایسی کتاب اتنا ری جو ہر چیز کو بیان کرتی ہے۔“

۳- عن حذیفہ رضی اللہ عنہ قال لقد خطبنا النبی صلی اللہ علیہ وسلم خطبة ماتشرک فیها شینا الی قیام الساعۃ الاذکر علمہ من علمہ وجهہہ من جھله الحديث۔

حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم بے وعظ فرمایا جس میں تاقیامت پیش آنے والے تمام واقعات بیان فرمادیے۔ جس شخص اسے جان لیا اس نے جان لیا اور جس نے بھلا دیا، اس نے بھلا دیا۔

۴- عن عمرو قال قام فینا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مقاماً فاخبرنا عن بدء الخلق حتی دخل اهل الجنة منازلهم واهل النار منازلهم حفظ ذلك من حفظه ونسیه من نسیه۔

حضرت عمر و رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک دفعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے درمیان تشریف فرما ہوئے تو آپ نے ابتداء مخلوق سے لے کر انہا تک حتی کہ ال جنت کے جنت میں داخل ہونے تک اور ال جنم کے اپنے مکانوں میں جانے تک سب کچھ بیان کر دیا۔ جس نے یاد رکھا اس نے یاد رکھا اور جس نے بھلا دیا اس نے بھلا دیا۔

### علم غیب کی نفی کی وجہ اور حصر حقیقی مراد ہونا:

زیر بحث حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے آپ کو محض بشرطی ارادتی ہوئے علم غیب کی نفی بھی کی ہے، اس سے مراد علم ذاتی کی نفی ہے یا عجز و اکسار مراد ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم غیب کی وسعت بھی قرآن و حدیث میں بالتفصیل بیان کی گئی ہے۔ جس کے چنانچہ دلائل درج ذیل ہیں:-

۱- ارشاد خداوندی: علِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظَهِّرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ۝ إِلَّا مَنِ ارْتَضَى

مِنْ رَسُولٍ۔ ”وَهُوَ عَالَمُ الْغَيْبِ ہے، جو اپنے غیب پر کسی کو مطلع نہیں کرتا مگر رسولوں میں سے جسے پسند کرے۔“

۲- اعلان قرآن ہے: وَمَا كَانَ اللَّهُ يُطْلِعُكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلِكُنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مِنْ رُسُولِهِ مَنْ يَشَاءُ۔ اللہ کی شایان شان نہیں ہے کہ تم کو غیب پر مطلع کرے لیکن اپنے رسولوں میں سے جس کا وہ انتخاب کر لیتا ہے۔

۳- ارشاد خداوندی: وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَيْقَنَ۔ نبی غیب بتانے میں بھل سے کام نہیں لیتا۔“

۴- عن ثوبان رضی اللہ عنہ قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان اللہ زوی لی الارض فرأیت مشارقہا و مغاربہا۔

حضرت ثوبان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے تمام روئے زمین کو میرے لیے پیٹ دیا اور میں نے اس کے مشارق و مغارب کو دیکھ لیا۔

زیر بحث حدیث کے الفاظ ”أَفَمَا آتَا بَشَرٌ“ سے مراد ہر حقیقی ہے، کیونکہ بھی شان نبوی کے لائق ہے کیونکہ آپ تو جیب خدا، امام المرسلین اور مبداء کائنات ہیں۔

سوال ۴: عن ابن عمر قال لما فتح هذان المصران اتو اعمر فقالوا لها امير المؤمنین ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حد لاهل نجد قربنا وهو جور عن طریقتنا وانا ان اردنا فرقن شق علينا قال فانظروا حذوها من طریقکم فحد لهم ذات عرق۔

(الف) انقل الحدیث الى الاردية و بین ما هو المراد من ”هذان المصران“؟

(ب) بین ان ذات عرق صادت میقاتا بتحقیقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ام باجتهاد عمر رضی اللہ عنہ؟

الاختیار السُّلْطَنِی النهائی تحت اشراف تنظیم المدارس لاملِ السنة باکستان

شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"

الطلاب الموافق سنة ۱۴۳۸ھ / ۲۰۱۶ء

﴿الورقة الأولى: لصحيح مسلم﴾

الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الورقة الثانية: لصحيح مسلم

الملاحظة: السؤال الأول اجباری ولک اخیار فی الباقي ان تجیب

عن اثنين فقط

السؤال الأول: عن ابی رافع ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم

استسلف من رجل بکرا فقدمت عليه ابل من ابل الصدقة فامر ابی رافع ان

يقضى الرجل بکرہ فرجع اليه ابو رافع فقال لم أجد فيها الا خیارا رباعیا

قال اعطه ایاہ ان خیار الناس احسنهم قضاء .

(۱) ترجم الحديث الى الاردية واشرح الكلمات المخطوطة؟ (۱۰)

(۲) اذکر مفصلا المسائل التي يمكن الاستبطاط من الحديث

المذکور؟ ۱۰

(۳) فصل مذاهب الأئمة والعلماء رحمهم الله تعالى في جواز

افتراض الحيوان؟ ۱۰

(۴) ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم کیف امر بالقضاء من ابل الصدقة

والحال أن الناظر في الصدقات لا يجوز تبرعه منها؟ ۱۰

السؤال الثاني: عن عبادۃ بن الصامت قال قال رسول الله صلی اللہ

علیہ وسلم خذوا عنی خذوا عنی فقد جعل الله لهن سبیلا البکر

(”ذات عرق“ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے میقات مقرر فرمایا تھا یا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اجتہاد سے مقرر ہوا؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب یہ دونوں شریعے تو لوگ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہوں نے عرض کیا: اے امیر المؤمنین! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل الجد کے لیے (بطور میقات) قرن مقرر فرمایا تھا وہ ہمارے راستے سے ہٹا ہوا ہے۔ اگر ہم قرن کا صدر کرتے ہیں تو ہمارے لیے پریشان کن ہے۔ آپ نے فرمایا: تم اپنے راستے متعصل کوئی جگہ تلاش کرو اور آپ نے ان کے لیے ”ذات عرق“ میقات مقرر کر دیا۔

**”هدان المصران“ سے مراد:**

ان دونوں مصروف سے مراد ہے:

۱- وادی عراق

۲- شام (جند)

(ب) اہل الجد کیلئے ”ذات عرق“ فاروقی اجتہاد سے ”میقات“ مقرر ہوتا:

اہل الجد کے لیے میقات ”ذات عرق“ کیسے مقرر ہوا؟ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل الجد کے لیے میقات ”قرن“ مقرر فرمایا تھا لیکن حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں اس خطہ کے لوگ حاضر ہوئے عرض گزار ہوئے: اے امیر المؤمنین! ہمارے لیے مقرر کردہ ”میقات“ ہمارے سیدھے راستے سے ہٹا ہوا ہے اور ہمیں اس وجہ سے پریشانی کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ آپ نے ان کی خواہش کے مطابق اپنے اجتہاد سے ”ذات عرق“ میقات مقرر کر دیا تھا۔ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا اجتہاد بھی ارشاد نبیو صلی اللہ علیہ وسلم: ”عَلَيْكُمْ بُسْتَقْنَى وَ سُنَّةُ خُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ“ کے مطابق حدیث کا درج رکھتا ہے۔

بالبکر جلد مائیہ و نفی سنتہ و الشیب بالشیب جلد مائیہ والرجم۔

(۱) هل یجب نفی سنتہ حدا؟ بین هذه المسئلۃ فی ضوء آقوال

الفقهاء الکرام مع دلائلهم؟ ۱۵

(۲) فصل الاختلاف فی جلد الشیب مع الرجم، ورجح منصب

الجمهود بالدلیل مع الجواب عن هذا الحديث؟ ۱۵

السؤال الثالث: عن جابر بن سمرة رضی اللہ عنہما یقول سمعت

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لایزال الاسلام عزیزالی التی عشر خلیفۃ۔

(۱) مامعنی الخلافت والامارة هل بینہما فرق ام لا؟ وہین هل یزید بن

معاوية معدود فی التی عشر خلیفۃ ام لا؟ ۱۰

(۲) جاء فی الحديث الصحيح الخلافت بعدی ثلاثون سنتہ فما معنی

هذا الحديث الشریف؟ ۱۰

(۳) استدل بعض الناس بھذا الحديث علی امامۃ آئمۃ اهل البیت

هل یصح استد لالہم؟ أجب شافیا؟ ۱۰

السؤال الرابع: عن أبي هریرة رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ صلی

الله علیہ وسلم لاتسبوا اصحابی لاتسبوا اصحابی لوالذی نفسی بیدہ لو

آن أحد کم انفق مثل أحد ذہبا ما درک مد أحدهم ولا نصیفہ۔

(۱) شکل الحديث وترجمہ الی الاربیۃ؟ ثم بین هل یطلق اسم

الصحابی علی الطفل الصیری الذی راه صلی اللہ علیہ وسلم؟ ۱۵

(۲) اكتب مقالۃ مشتملة علی فضل الصحابة ورد الرواوض؟ ۱۵



## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2016ء پرچہ دوم: صحیح مسلم

سوال ۱: عن ابی رافع ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم استلف من رجل بکرا فقدمت علیہ ابیل من ابیل الصدقۃ فامر ابی رافع ان یقضی الرجل بکرا فرجع اليہ ابو رافع فقال لم اجد فیها الا خیارات ربعاً فقل اعطه ایاہ ان خیارات الناس احسنہم قضاۓ۔

(۱) ترجم الحديث الاربیۃ وشرح الكلمات المخطوطة؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور خط کشیدہ کلمات کی وضاحت کریں؟)

(۲) اذکر مفصلًا المسائل التی یمکن الاستبطاط من الحديث المذکور؟  
(اس حدیث سے ثابت ہونے والے مسائل بیان کریں؟)

(۳) فصل مذاہب الأئمۃ والعلماء رحمہم اللہ تعالیٰ فی جواز اقتراض الحیوان؟  
(جانوروں کو بطور قرض حاصل کرنے کے جواز میں مذاہب آئمہ بیان کریں؟)

(۴) ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم کیف امر بالقضاء من ابیل الصدقۃ والحال ان الناظر فی الصدقات لا یجوز تبرعہ منها؟  
(نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صدقۃ کے اونٹ سے قرض کی ادائیگی کا کیوں دیا

حالاً نکہ صدقۃ پر گران بھی آپ کی طرف سے تینیں تھا جو اپنی ذمہ داری سے الگ نہیں ہو سکتا تھا؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت ابو رافع رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص سے ایک جوان جانور بطور قرض لیا۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں صدقہ کے اونٹ پیش کیے گئے تو آپ نے حضرت ابو رافع رضی اللہ عنہ کو نذر کوہ آدمی کا قرض ادا کرنے کے لیے جوان اونٹ دینے کا حکم دیا۔ حضرت ابو رافع رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: (یا رسول اللہ!) ان اونٹوں میں صرف سات سال کے اونٹ ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں فرمایا: یہی اسے دے دو، کیونکہ بہترین لوگ وہ ہیں جو اچھے طریقے سے اپنا قرض دادا کرتے ہیں۔

**خط کشیدہ الفاظ کی تشریح:**

**إِسْتَهْلَكَ لَفْظُ:** صیغہ واحدہ کو غائب فعل ماضی معروف مثالی مزید فیہ از باب استعمال، کوئی چیز ادھار لیتا۔

**بَسْكَرًا:** واحد ہے اس کی جمع ابکار آتی ہے۔ والدین کا پہلا بچہ، جوان جانور، کتواری لڑکی یا کتوار الڑکا۔

**رَبَاعِيًّا:** وہ اونٹ جس کے سامنے والے دانت گر گئے ہوں، سات سال کا جانور

**(ب) حدیث سے مرتبط ہونے والے مسائل:**

زیر بحث حدیث سے مرتبط ہونے والے مسائل درج ذیل ہیں:

۱- کسی سے کوئی چیز بطور قرض لیتا جائز ہے۔

۲- جانور بطور قرض (عاریہ) لیتا جائز ہے۔

۳- مقرض کا قرض کی واپسی کا اہتمام از خود کرنا چاہیے۔

۴- بطور عاریہ ہوئی چیز واپس نہ کرنے کی صورت میں اس سے محمدہ چیز لوتانا۔

۵- مال ذا سباب پر گران و محافظ مقرر کرنا جائز ہے۔

**(ج) جانور بطور قرض حاصل کرنے کے شرعی حکم میں اقوال علماء:**

حدیث سے بظاہر ثابت ہوتا ہے کہ اجتناس کی طرح جانور کو بطور قرض حاصل کرنا جائز

ہے لیکن یہاں قرض سے مراد عاریہ حاصل کرنا ہے۔ مثلاً جانور کو بطور سواری حاصل کرنا۔ اس میں علماء کے مشہور دو اقوال ہیں:

۱- وہی جانور بغیر نقصان کے مالک کو واپس کیا جائے۔

۲- اگر وہی جانور واپس کرنا ممکن نہ ہو تو تبادل اور اس سے عمدہ جانور واپس کیا جائے۔

#### (د) گران کے فرائض میں تصرف کی وجہ:

حضرت اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے حضرت ابو رافع رضی اللہ عنہ کو جانور پر گران و یافتہ مقرر فرمایا گیا تھا، پھر صدقہ کے اونٹ آنے پر اسے قرضہ یعنی بطور عاریہ لیے ہوئے جانور کا تبادل اور عمدہ اونٹ واپس کرنے کا حکم دینا اور حضرت ابو رافع رضی اللہ عنہ کے اس پر عمل کرنے سے فرائض کی ادائیگی میں کوتاہی نہیں ہے بلکہ عین فرض کی ادائیگی ہے۔ اس لیے پہلا حکم آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا تھا اور دوسرا حکم بھی آپ کا ہی ہے۔ لہذا دوسرے حکم کو ناخواہ اور پہلے کو منسوخ قرار دیا جائے۔

سوال 2: عن عبادة بن الصامت قال قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم خلدواعنى خلدواعنى فلقد جعل الله لهن سبیلا البکر بالبکر جلد مائة و نفی سنته و الشیب بالشیب جلد مائة والرجم .

(۱) هل يجب نفی سنته حدا؟ بین هذه المسئلة في ضوء أقوال الفقهاء الكرام مع دلائلهم؟  
(کیا ایک سال تک جلاوطن کرنا حد میں شامل ہے؟ یہ مسئلہ فقهاء کے اقوال کی روشنی میں بیان کریں؟)

(۲) فصل الاختلاف في جلد الشیب مع الرجم، ورجوع مذهب الجمھور بالدلیل مع الجواب عن هذا الحديث?  
(شادی شدہ آدمی کو رجم کے ساتھ کوڑوں کی سزا کی تفصیل بیان کریں؟ جمھور کے

نورانی گائیڈ (مل شدہ پرچھات) (۱۲۳) درج عالیہ (سال دوم ۲۰۱۶ء) بارے طلاق  
مذہب کو ترجیح دیتے ہوئے اس حدیث کا جواب کیسیں؟

**جواب:** (الف) جلاوطن کرنا کوڑوں کی حد کا حصہ ہونے میں اقوال فقہاء:  
جب کنوار امداد اور کنواری عورت زنا کا ارتکاب کریں تو حدیث میں ان کی سزا یہ مقرر  
کی گئی ہے کہ ایک سال جلاوطن کرنا اور ایک سو کوڑے مارنا۔ سوال یہ ہے کہ کیا جلاوطن  
کرنا بھی حد کا حصہ ہے یا نہیں؟ اس میں فقہاء کے دو اقوال ہیں:  
۱۔ بعض فقہاء کے نزدیک جلاوطن کرنا، حد کا حصہ ہے۔ لیکن دونوں سزا میں دی جائیں  
گی۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے۔  
۲۔ اکثر فقہاء کے نزدیک جلاوطن کرنا، حد کا حصہ نہیں ہے بلکہ امیر وقت یا قاضی یہ سزا  
اپنی صواب دید کے مطابق دے سکتا ہے اور معاف بھی کر سکتا ہے۔ ان کی دلیل یہ آیت  
ہے: **الْزَانِيْةُ وَالْزَانِيْ فَاجْلِدُوْا كُلًّا وَاحِدِيْ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ۔**

**(ب)** رجم کے ساتھ کوڑوں کی سزا میں مذاہب فقہاء:

جب شادی شدہ مرد اور عورت زنا کا ارتکاب کریں، تو کیا انہیں کوڑوں اور رجم  
دونوں سزا میں دی جائیں گی یا صرف رجم کی سزا دی جائے گی؟ اس مسئلہ میں بھی فقہاء کا  
اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے؟

۱۔ بعض فقہاء کا موقف ہے کہ کوڑوں کی سزا، حد کا حصہ ہے۔ لہذا یہ دونوں سزا میں  
دی جائیں گی۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے، جس میں دونوں سزاوں  
کی صراحت ہے۔

۲۔ جمہور فقہاء کرام کے نزدیک کوڑوں کی سزا، حد کا حصہ نہیں ہے۔ لہذا دونوں  
سزا میں نہیں دی جائیں گی۔ انہوں نے اس آیت سے استدلال کیا ہے جو منسخ التلاوت  
اور حفظ الحکم ہے۔ یعنی شادی شدہ مرد وزن کے زنا کرنے کی صورت میں دونوں کو رجم کیا  
جائے گا۔ حدیث ماعز سے بھی رجم کرنے کی سزا کا ثبوت ملتا ہے۔ جمہور کی طرف سے زیر  
بحث حدیث کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ نص قطعی اور خبر واحد کا جب مقابلہ ہو جائے تو نص

نورانی گائیڈ (مل شدہ پرچھات) (۱۲۵) درج عالیہ (سال دوم ۲۰۱۶ء) بارے طلاق  
قطعی کو ترجیح حاصل ہوتی ہے۔ لہذا نص قطعی پر عمل کرتے ہوئے زیر بحث حدیث ترک  
کر دیں گے۔

سوال ۳: عن جابر بن سمرة رضى الله عنهما يقول سمعت رسول الله  
صلى الله عليه وسلم لا يزال الاسلام عزيزاً الى النها عشر خليفة .

(۱) مامعنى الخلافة والامارة هل بينهما فرق أم لا؟ وبين هل يزيد بن  
معاوية معدود في النبي عشر خليفة أم لا؟  
(خلافت اور امارت کا کیا معنی ہے اور دونوں میں فرق ہے یا نہیں؟ یزید بن معاویہ  
بارہ خلفاء میں شامل ہے یا نہیں؟)

(۲) جاء في الحديث الصحيح الخلافة بعدى ثلاثون سنة فما معنى  
هذا الحديث الشريف؟

(حدیث میں ہے کہ ”یہے بعد خلافت تین سال تک ہو گی“ اس کا کیا مفہوم  
ہے؟)

(۳) استدل بعض الناس بهذا الحديث على اماماة ائمۃ اهل البيت  
هل يصح استدل لالهم؟ أجب شافیا؟  
(کچھ لوگوں نے اس حدیث سے آئمہ ائمۃ کے لیے استدلال کیا ہے کیا یہ  
درست ہے؟ اس کا شافی جواب کیسیں؟)

**جواب:** (الف) خلافت و امارت کا معنی اور ان دونوں میں فرق:  
خلافت کا معنی ہے: امامت، امارت اور جائشی۔

علامہ راغب اصفہانی رحمہ اللہ تعالیٰ کے مطابق خلافت کا معنی ہے: ایک شخص کا  
دوسرے آدمی کا قائم مقام ہونا۔ اس کی چار صورتیں ہو سکتی ہیں:  
(i) اصل آدمی کی غیر موجودگی میں دوسرے کا قائم مقام ہونا۔  
(ii) اصل آدمی کی وفات کے بعد دوسرے کا قائم مقام ہونا۔

(iii) اصل آدمی کے قاصر آنے پر دوسرے کا قائم مقام ہوتا۔

(iv) اصل کا دوسرے کو اپنی نیابت سے نوازنا کے لیے اپنا قائم مقام ہانا۔

فائدہ: خلافت و امارت ایک ہی چیز کے دو نام ہیں اور دونوں میں کوئی امتیاز و فرق نہیں ہے۔ دونوں کے درمیان تساوی کی نسبت ہے۔

#### ب) یزید بن معاویہ کا شمار بارہ خلفاء میں:

کیا یزید بن معاویہ کا شمار بارہ خلفاء میں ہوتا ہے یا نہیں؟ یزید بن معاویہ کا شمار بارہ خلفاء میں ہوتا ہے لیکن وہ خلیفہ برحق نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کے مظالم و زیادتوں کی داستانیں کائنات میں مشہور و معروف ہیں۔

#### (ب) بارہ خلفاء اور تیس سال کی روایات میں تعارض کا جواب:

زیر بحث حدیث میں بارہ خلفاء کا تذکرہ ہے، جن کے دور میں اسلام باسلامت و باوقار رہنے کا ذکر ہے۔ دوسری روایت میں تیس سالہ دو خلافت قرار دیا گیا ہے، جس میں حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ سیست صرف پانچ خلفاء بنتے ہیں۔ اس طرح دونوں قسم کی روایات میں تعارض ہوا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ دونوں روایات کا محل محل الگ الگ ہے۔ جس روایت میں بارہ خلفاء کے زمانہ میں اسلام کے باوقار و باسلامت رہنے کا ذکر ہے۔ اس سے مطلق خلافت مراد ہے وہ خلافت علیٰ منہاج الدین ہو یا نہ ہو مگر اس میں غلبہ اسلام ضرور ہو۔ تیس سال تک خلافت والی روایت سے خاص خلافت مراد ہے جو خلافت علیٰ منہاج الدین ہو خواہ اس میں غلبہ اسلام ہو یا نہ ہو۔

#### (ج) آئمہ بیت کی امامت پر استدلال کا بطلان اور بارہ خلفاء کی تفصیل و تعین:

بارہ خلفاء کی تفصیل و تعین کے حوالے سے مشہور دو قول ہیں جو درج ذیل ہیں:

#### قول اول:

وہ بارہ خلفاء مراد ہیں جن کے دور میں اسلام کو غلبہ حاصل ہوا، ان کی باقاعدہ بیت کی

عینی، لوگ تحد و مخفی رہے اور ان کی حکومت تسلیم بھی کی گئی۔ ان بارہ خلفاء کے اسماء درج ذیل ہیں:

- (۱) حضرت صدیق اکبر۔ (۲) حضرت فاروق اعظم۔ (۳) حضرت عثمان۔
  - (۴) حضرت علی۔ (۵) حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔ (۶) یزید بن معاویہ۔
  - (۷) عبد الملک بن مروان۔ (۸) ولید بن عبد الملک۔ (۹) سلمان بن عبد الملک۔
  - (۱۰) طبر بن عبد العزیز۔ (۱۱) یزید بن عبد الملک۔ (۱۲) ولید بن یزید بن عبد الملک۔
- فائدہ: جب ولید بن یزید بن عبد الملک چار سال حکومت کر چکے تو انہیں قتل کر دیا گیا پھر قتوں کا نہ ختم ہونے والا سلسلہ شروع ہو گیا۔

#### قول دوم:

وہ بارہ خلفاء مراد ہیں جو عادل، صاحب تقویٰ اور انصاف پسند تھے خواہ ان کا زمانہ متصل نہ ہو بلکہ انتظام کے ساتھ ہو۔ ان بارہ خلفاء کے اسماء گرامی درج ذیل ہیں:

- (۱) حضرت صدیق اکبر۔ (۲) حضرت عمر۔ (۳) حضرت عثمان۔ (۴) حضرت علی۔ (۵) حضرت حسن۔ (۶) حضرت امیر معاویہ۔ (۷) حضرت عبد اللہ بن زیر۔
- (۸) حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہما۔ (۹) مهدی عباسی۔ (۱۰) طاہر عباسی۔
- (۱۱)، (۱۲) دو خلفاء بھی نہیں آئے۔

پہلے قول پر یہ اعتراض ہوتا ہے کہ آپ لوگوں نے اہل بیت کے قاتل اور باغی یزید بن معاویہ کو خلفاء میں شمار کر دیا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ تم نے تاریخی طور پر تمام خلفاء کو شمار کیا ہے خواہ وہ برحق ہیں یا برحق نہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ یزید بن معاویہ خلیفہ تو تھا لیکن برحق نہیں تھا۔

سوال 4: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تسبوا أصحابي لاتسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أتفق مثل أحد ذهباً ما أدركه مذاهدهم ولا نصيفه۔

(۱) شکل الحدیث و ترجمہ الی الاربی؟ تم بین هل یطلق اسم الصحابی علی الطفل الصیر الدی راہ صلی اللہ علیہ وسلم؟  
 (حدیث پر اعراب کائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟ کیا اس چھوٹے بچے پر صحابی کا اطلاق ہو سکتا ہے جس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہو؟)

(۲) اکب مقالہ مشتملہ علی فضل الصحابة و رد الروافض؟  
 (فضائل صحابہ اور رد روافض کے حوالے سے مضمون پر درکریں؟)

**جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:**

اعرب اور لکا دیئے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
 تم میرے صحابہ کو گالی مت دو، تم میرے صحابہ کو گالی مت دو۔ اس ذات کی قسم جس کے قبضہ  
 قدرت میں میری جان ہے تم میں سے کوئی شخص احمد پھاڑ کے برادر سونا (اللہ کی راہ میں)  
 خروج کرے وہ ان کے ایک مٹھی جو (جن) یا اس کے نصف کے برادر بھی نہیں ہو سکتا۔

**بچے پر صحابی کا اطلاق:**

بلاشبہ مسلمان والدین کا وہ خوش قسم بچہ جس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی  
 زیارت کا شرف حاصل کیا ہو، وہ صحابی ہے، کیونکہ درجہ صحابیت پر فائز ہونے کے لئے  
 بلوغت شرط نہیں ہے۔

**(ب) فضائل صحابہ کرام اور رد روافض پر مضمون:**

فضائل صحابہ کرام رضی اللہ عنہ اور رد روافض پر مختصر گرجام مضمون درج ذیل ہے:

**(۱) فضائل صحابہ بزبان قرآن:**

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے فضائل قرآن کریم میں بیان کیے گئے ہیں اس مسئلہ میں  
 چند لائل درج ذیل ہے:

۱- مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَيَّدُهُمْ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءٌ هُنَّهُمْ

نورانی گائیڈ (مل شدہ پرچھات) (۱۳۹) درج عالیہ (سال دوم ۲۰۱۶ء) بائی طلبہ

(حضرت) محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے رسول ہیں اور آپ کے ساتھی کافروں پر بخت اور آپس میں نہایت نرم دل ہیں۔

۲- رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ . اللہ ان سے راضی ہو اور وہ اللہ سے راضی ہوئے۔

۳- وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَتَبَيَّنَ عَيْرَ سَبِيلٍ  
 الْمُؤْمِنِينَ إِنَّمَا يُشَاقِقُهُمْ مَنْ يَنْهَا عَنِ الدِّينِ وَمَنْ يَنْهَا عَنِ الدِّينِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ

کے علاوہ راست اختیار کیا، اس کے لیے عذاب ہے۔  
 ان روایات میں فضیلت صحابہ بالکل عیان اور ظاہر و باہر ہے۔ سبیل المؤمنین سے مراد  
 "صحابہ" کا راستہ ہے۔

**(ii) فضائل صحابہ بزبان مصطلق صلی اللہ علیہ وسلم:**

قرآن کریم کے علاوہ احادیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں بھی تفصیل سے فضائل صحابہ  
 بیان کیے گئے ہیں۔ اس بارے میں چند احادیث مبارک درج ذیل ہیں:

۱- خیر امتی قرنی ثم الذین یلو نہم ثم الذین یلو نہم . میری امت کا  
 بہترین زمانہ میرا ہے، پھر ان کے بعد آنے والے لوگوں کا اور پھر بعد میں آنے والے  
 لوگوں کا۔

۲- اکرم موالیح اصحابی فانهم خیار کم ثم الذین یلو نہم ثم الذین  
 یلو نہم . تم میرے صحابہ کا احترام کرو، کیونکہ وہ تم سے بہتر لوگ ہیں۔ پھر وہ لوگ ہیں جو  
 ان کے بعد آنے والے ہیں پھر وہ لوگ ہیں جو ان کے بعد آنے والے ہیں۔

۳- لَا تَمْسِنُ النَّارَ مُسْلِمًا أَنِي أَوْ رَانِي . اس مسلمان کو اگ نہیں  
 چھوئے گی جس نے مجھے دیکھا یا میرے دیکھنے والے کو دیکھا۔

۴- اللَّهُ أَللَّهُ فِي الْأَصْحَابِ، اللَّهُ أَللَّهُ فِي الْأَصْحَابِ لَا تَخْلُدُوا غَرْضاً مِنْ  
 بعْدِي . فَمَنْ أَحْبَبْهُمْ فَهُمْ أَحْبَبُهُمْ وَمَنْ أَبْغَضْهُمْ فَبِغَضْبِهِمْ وَمَنْ أَذْأهَمْ

فقداً ذانى ومن اذانى فقداً ذاً الله و من اذى الله فهو شرك ان ياخذه . تم میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، تم میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، میرے بعد انہیں نشانہ نہ بناتا۔ جس شخص نے ان سے محبت کی اس نے میری محبت کی وجہ سے ان سے محبت کی اور جس نے ان سے بغض رکھا اس نے میرے بغض کی وجہ سے ان سے بغض رکھا۔ جس شخص نے انہیں اذیت دی اس نے مجھے اذیت دی، جس نے مجھے اذیت دی اس نے اللہ کو اذیت دی اور جس نے اللہ تعالیٰ کو اذیت تو وہ جلد اللہ کی گرفت میں ہو گا۔

۵- مثل اصحابی فی امتی کا الملح فی الطعام لا يصلح الطعام البا الملح . میری امت میں میرے صحابی کی مثال وہی ہے جو کھانے میں نمک کی بے حد کھانا نمک کے بغیر مزید ارٹیں ہوتا۔

۶- مامن احد من اصحابی یموت بارض الابعث قائد اونورا لهم يوم القيمة . میرے صحابی جس جگہ بھی انتقال کرے گا وہ وہاں سے قائد کی حیثیت سے اٹھے اور قیامت کے دن اس کے پاس نہ رہو گا۔

۷- اذا رأيتم الذين يسبون اصحابي فقولوا العنة الله على شرككم . جب تم ایسے لوگوں کو دیکھو جو میرے صحابہ کو کالی دیتے ہیں تو تم یوں کہو: تمہارے شرپ اللہ تعالیٰ کی لعنت ہو۔

۸- أصحابی کا التحوم فبایهم اقتديتم اهتدیتم . میرے صحابہ ستاروں کی ناند ہیں تم ان میں سے جس کی بھی افتادکرو کے ہدایت یافتہ ہو جاؤ گے۔ ان روایات و احادیث مبارکہ میں عظمت و فضیلت صحابہ کے جہاں فضائل و کمالات بیان کیے گئے ہیں وہاں ان کے خالقین کی نعمت و شکاروت پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے۔

(iii) رُزْ رَوْفَضْ:

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نہایت قابل احترام، سیاسی ہیں، ان کا ادب و احترام امت

پر فرض ہے لیکن کچھ لوگ ان کی شان کے خلاف زبان طعن دراز کرتے نہیں تھکتے۔ حتیٰ کہ وہ ان پر سب و شتم سے بھی باز نہیں آتے۔ بالخصوص حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر زیادہ سب و شتم کرتے ہیں۔ اسکی حرکات کا مرکب گروہ ”روافض“ کے نام سے مشہور ہے۔ ان کے عقائد و افکار نہایت غلیظ اور قبل نفرت ہیں۔



الاختیار السُّلْطَنِی النهانی تحت اشراف تنظیم المدارس لأهل السنة باکستان  
شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"  
الطلاب الموافق سنة ١٤٣٨ھ / ٢٠١٦ء

### ﴿الورقة الثالثة: لجامع الترمذی﴾

الوقت المحدد: ثلث ساعات

مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: السؤال الأخير اجباري وأجب عن التین فقط من البوائق  
السؤال الأول: عن على رضي الله عنه قال الوتر ليس بحتم  
كم صلاتكم المكتوبة ولكن سن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ان الله  
وترى جب الوتر فاوترروا يا أهل القرآن .

(١) ترجم الحديث الى اللغة الأرديّة؟ ٥

(٢) اذكر الاختلاف بين الانمة في وجوب الوتر و عدم وجوبه مع  
دلائلهم؟ ١٣

(٣) فصل الاختلاف بين الانمة في عدد ركعات الوتر ورجع مذهب  
الامام الأعظم رحمه الله تعالى بالدلائل؟ ١٣

السؤال الثاني: ان رجل اسأله رسول الله صلى الله عليه وسلم قال  
حلقت قبل ان اذبح فقال اذبح ولا حرج وسأله اخر فقال نحرت قبل ان  
أرمي قال ارم ولا حرج

(١) بين مفهوم الحديث؟ ٥

(٢) اذكر الاختلاف بين الانمة في وجوب الترتيب و سنته مع  
دلائلهم؟ ١٣

(٣) اكتب وجوه ترجيح الاعناف في وجوب الترتيب و وجوب النم  
في تركه؟ ٣

السؤال الثالث: عن أبي وائل أن عليا رضي الله عنه قال لأبي الهجاج  
الأمسى أبعثك على ما يبعثني النبي صلى الله عليه وسلم ان لا تدع قبر  
امشرا لا سوية ولا تمثلا الا طمسه؟

(١) انقل الحديث الى الأرديّة وبين المراد بالقبر المشرف الذي  
حكمه التسوية؟ ٥

(٢) من هم الذين بعث على رضي الله عنه الى تسوية قبورهم أهم  
المشركون أم مسلمون؟ ١٣

(٣) ما حكم القبور المرتفعة للأولياء والعلماء؟ وما حكم الأئمة  
على قبور الصالحة؟ ١٣

السؤال الرابع: عن ابن عباس رضي الله عنهمما قال انما كانت المتعة  
في أول الاسلام كان الرجل يقدم البلدىس له بها معرفة فيتزوج المرأة  
بقدر ما يرى أنه يقيم لحفظ له متعاع و تصلح له شيئا حتى اذا نزلت الآية  
الا على أزواجهم او ما ملكت أياما منهم؟

(١) شكل الحديث لم انقله الى الأرديّة؟ ١٠

(٢) ما الفرق بين نكاح المتعة ونكاح المؤقت؟ ١٠

(٣) فصل مذهب أهل السنة والجماعة وأهل التشيع في جواز  
المتعة و عدم جوازها مع دلائلهم؟ ١٣

TORANI KA NIYAZ (UL SHARH E PEGHAT) (155) درجہ عالیہ (سال دوم 2016ء) برائے طلباء  
تم (نماز) و تراویح کیا کرو۔

(ب) وجوب و تریا عدم وجوب میں مذاہب آئندہ:  
کیا نمازو تراویح ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ و تراویح ہے۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(ا) عن عبد الله عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال: الوتر واجب على كل مسلم "حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: و ترہ سلمان پر واجب ہے۔"

(ii) زیر بحث حدیث بھی آپ کی دلیل ہے۔

(iii) عن ابی سعید الخدیری رضی اللہ عنہ مرفوعاً: من نام عن الوتر او نسیہ فلیصل اذا ذکرا و اذا استيقظ . "حضرت ابوسعید خدیری رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے: جو شخص نمازو تر سے سوچائے یا بھول جائے جب اسے یاد آجائے یادہ بیدار ہو تو پڑھ لے۔"

۲- حضرت امام شافعی، حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک و تر سنت مؤکد ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) عن عبادة بن الصامت رضی اللہ مرفوعاً: ان الله كتب عليكم في كل يوم وليلة خمس صلوات "حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ سے فرمودا روایت ہے: پیشک اللہ تعالیٰ نے تم پر ایک دن رات میں پانچ نمازوں فرض فرمائی ہیں۔"

(ii) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اعرابی سے پانچ نمازوں کا ذکر کیا تو اس نے عرض کیا: هلْ عَلَىٰ غَيْرِهِنَّ؟ کیا مجھ پر ان کے علاوہ بھی واجب الادا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لَا تَطْرَوْعَ (مکونہ ص ۱۲)

TORANI KA NIYAZ (UL SHARH E PEGHAT) (152) درجہ عالیہ (سال دوم 2016ء) برائے طلباء

درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2016ء

### ﴿پچھہ سوم: جامع ترمذی﴾

سوال: عن علی رضی اللہ عنہ قال الوتر ليس بمحض كصلاتكم المكتوبة ولكن سن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال ان الله وتر يجب الوتر فاوtrapواها اهل القرآن .

(۱) ترجم الحدیث الى اللغة الأردية؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(۲) اذکر الاختلاف بين الانتمة في وجوب الوتر و عدم وجوبه مع دلائلهم؟  
(و تر کے وجوب یا عدم وجوب کے حوالے سے مذاہب آئندہ بیان کریں؟)

(۳) فصل الاختلاف بين الانتمة في عدد رکعات الوتر ورجع مذهب الامام الاعظم رحمہ اللہ تعالیٰ بالدلائل؟  
(نماز و تر کی تعداد رکعات کے حوالے سے مذاہب آئندہ بیان کریں؟ امام اعظم ابوحنیفہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے مذهب کو دلائل سے ترجیح دیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا: تمہاری فرض نماز کی طرح و تقطیع نہیں ہیں لیکن رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: پیشک اللہ وتر (طاق) ہے اور وتر (طاق چیز) کو پسند کرتا ہے۔ پس اے اہل قرآن!

بیوں دیا جاتا ہے:

اول: یہ روایت ابتداء اسلام پر محدود ہے، جو بعد میں منسوخ ہو گئی۔

دوم: ہماری روایت قوی ہے، جو معمول بہنانے کے زیادہ لائق ہے۔

سوال ۲: ان رجلاں سال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال حلقت قبل ان اذبح فقال اذبح ولا حرج و ساله اخر فقال نحرت قبل ان ارمى قال ارم ولا حرج

(۱) بین مفہوم الحديث؟

(حدیث کامفہوم بیان کریں؟)

(۲) اذکر الاختلاف بین الائمه فی وجوب الترتیب و سنته مع دلائلهم؟

(ارکان حج میں وجوب ترتیب یا اس کے مسنون ہونے میں مذاہب آئندہ مع دلائل بیان کریں؟)

(۳) اکتب وجوہ ترجیح الاحتفاف فی وجوب الترتیب و وجوب الدم فی ترکہ؟

(وجوب ترتیب اور اس کے ترک پر وجوبدم کے خالے سے احتفاف کے ذہب کو ترجیح حاصل ہونے کی وجوہات پر قلم کریں؟)

جواب: (الف) مفہوم حدیث:

جیسے الوداع کے موقع پر حضور القده صلی اللہ علیہ وسلم سواری پر تشریف فرماتے اور لوگوں کے سوالات کے جوابات دے رہے تھے۔ ایک صحابی نے عرض کیا: میں نے لعلی کی بنا پر قربانی کرنے سے قبل اپنا سر موٹہ والیا ہے؟ آپ نے فرمایا: تم اب قربانی کرو، اس میں کوئی مضاائقہ نہیں ہے۔ دوسرے صحابی نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میں نے شیطان کو تنگریاں مارنے سے پہلے بھول کر قربانی کر لی ہے؟ آپ نے جواب میں فرمایا: تم اب

حضرت امام اعظم رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے جہور کے دلائل کا جواب بیوں دیا جاتا ہے:

اول: پہلی دلیل کا جواب یہ ہے کہ ہم و ترکی فرضیت کے قائل نہیں ہیں بلکہ اس کے وجوب کے قائل ہیں۔

دوم: دوسری دلیل کا جواب یہ ہے کہ نمازو ترک نمازو عشاء کے تاثر ہے، لہذا سے الگ سے نہیں پڑھ سکتے۔

### (ج) وتر کی تعداد رکعات میں مذاہب آئندہ:

وجوب و عدم وجوب وتر کی طرح نمازو وتر کی تعداد رکعات میں بھی آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام ابوحنیفہ اور صاحبین رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک نمازو تر تین رکعات ایک سلام کے ساتھ ہیں۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نمازو تر تین رکعات ادا فرماتے تھے اور ان کے آخر میں سلام پھیرتے تھے۔

(ii) حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ مرفوعاً روایت کرتے ہیں: ثم اوتر ثلاث.

۲- حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک نمازو تر ایک رکعت سے لے کر تر رکعات تک جائز ہیں جبکہ تین رکعات دو سالاں کے ساتھ افضل ہیں۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) أَمِّ الْمُؤْمِنِينَ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں: وَيُوْ ترہواحدة

(ii) حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ مرفوعاً روایت کرتے ہیں:

الوتر رکعة من اخر الليل (مکوہہ ص ۱۰۵) رات کے آخری حصہ میں ایک رکعت وتر ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہم اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ ثلاث کے دلائل کا جواب

شیطان کو نکریاں مار لواں میں کوئی حرج نہیں ہے۔ وقوف عرفات حج کا کرن اعظم ہے، جب وہ پورا کر لیا ہے تو باقی ارکان میں کمی کوتا ہی یا تقدیم تاخیر ہونے سے حج پورا ہو جاتا ہے اور اس تقصی کی وجہ سے وجود حج کی نفع نہیں ہو سکتی۔ تاہم ارکان و مناسک کی تقدیم و تاخیر سے اجر و ثواب میں کمی ضرور آ جاتی ہے۔

**(ب) مناسک حج کی ترتیب کے وجوہ یا مسنون ہونے میں مذاہب آئندہ:**

دو میں ذوالحجہ کے مناسک حج کی ترتیب یوں ہے: جہرہ کبریٰ کو نکریاں مارنا، قران یا تمثیل کی صورت میں قربانی کرنا اور بعد ازاں سرمنڈڑانا۔

سوال یہ ہے کہ مناسک وارکان حج کی ادائیگی میں ترتیب واجب ہے یا سنت؟ اس بارے میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے اور اس کی تفصیل طور ذیل میں پیش کی جاتی ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ مناسک حج کی ادائیگی میں ترتیب واجب ہے اور ان میں تقدیم و تاخیر کی وجہ سے دم لازم آتا ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں جس شخص نے مناسک حج کی ادائیگی میں تقدیم و تاخیر کر دی تو اس پر ضروری ہے کہ وہ ایک جانور کا خون بھائے۔

(ii) حضرت ابراہیم رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: جو شخص ذرع سے قبل اپنا سرمنڈڑا لیتا ہے تو اس پر خون بھانا ضروری ہے۔ پھر آپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی: وَلَا تُحِلُّقُوا رُؤسَكُمْ حَتَّىٰ يَلْعَنَ الْهَذُولُ مَحِلَّةٌ۔ یعنی ”جب تک قربانی اپنی جگہ تک نہ کافی جائے تو تم اپنے سرہ منڈاؤ۔“

(iii) سوال کرنا، مناسک کی ادائیگی میں ترتیب واجب ہونے کا قرینہ ہے۔

۲- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن خبل رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک ترتیب سنت ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں صراحت سے ”لارج“ کے الفاظ موجود ہیں۔

حضرت امام ابوحنیفہ اور حضرت امام رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن خبل رحمہما اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

(۱) لارج بمعنی لامتصیہ ہے۔

(۲) سوال کرنا، اس کی ترتیب کے وجوہ کی طرف اشارہ ہے۔

**(ج) امام صاحب رحمہما اللہ تعالیٰ کے مذہب کو ترجیح حاصل ہونے کی وجوہات:**

حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن خبل رحمہما اللہ تعالیٰ کے مقابل حضرت امام ابو عظیم ابوحنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ کے مذہب کو ترجیح حاصل ہونے کی وجہ درج ذیل ہیں:

۱- یہ مسلک قوی دلائل و براہین سے مزین ہے۔

۲- یہ مسلک حقیقت کے قریب تر ہے۔

۳- یہ مسلک زیر بحث حدیث سے بھی ثابت ہے۔

۴- صحابی کی طرف سے سوال کرنا بھی اس کے لذوم کا تقاضا کرتا ہے۔

سوال 3: عن أبي وائل أن علياً رضي الله عنه قال لأبي الهياج الأنصاري أبغثك على ما يعشني النبي صلى الله عليه وسلم إن لاتدع قبر اشرف إلا سعيه ولا تمثلا الأطمسمته.

(۱) انقل الحديث الى الاردية و بين المراد بالقبر المشرف الذي

حکمه التسویۃ؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟ نیز جس قبر کو برابر کرنے کا حکم ہے وہ کون سی قبر ہے؟)

(۲) من هم الذين بعث على رضي الله عنه الى تسوية قبورهم أهم المشركون أم مسلمون؟

(حضرت علی رضی اللہ عنہ کو قبور مشرکین برابر کرنے کا حکم ہوا تھا یا مسلمانوں کی قبور کا؟)

(۳) ما حکم القبور المرتفعة للأولياء والعلماء؟ و ما حکم الأبنية على قبور الصالحة؟

(اولیاء اور علماء کی قبور کو بلند رکھنے کا کیا حکم ہے؟ نیز صالحین کی قبور پر عمارت بنانے کا کیا حکم ہے؟)

#### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت ابو والی رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو ہیاج رضی اللہ عنہ سے فرمایا: "میں تجھے ایسے کام کے لیے روانہ کرتا ہوں جس کے لیے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے روانہ فرمایا تھا۔ وہ یہ ہے کہ تم ہر بلند قبر کو مساوی کرو اور تم ہر تصویر کو مٹاؤ۔"

#### (ب) جس قبر کے برابر کرنے کا حکم دیا گیا:

صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم وہ خوش قسم نقوش تھے جن کی موجودگی میں قرآن اترنا اور انہوں نے براہ راست حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلیم و تربیت کی دولت حاصل کی۔ وہ ہر معاملے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے اجازت حاصل کرتے اور ہر کام آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم مطابق انجام دیتے تھے۔ وہ لوگ پیدائش سے لے کر وفات تک تمام معاملات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کے مطابق کرتے تھے۔ جب وہ اپنے بیاروں کی قبور کی بلندی یا پستی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کے مطابق رکھتے تھے، تو پھر انہیں گرانے یا برابر کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ درحقیقت جن قبور کو برابر کرنے کا حکم دیا گیا ہے، وہ مشرکین کی قبور تھیں۔ جن کو وہ بلند و بالا بناتے، ان کی تعلیم و ترقیت اور ان کے سامنے سجدہ ریز ہوتے تھے۔

#### (ج) اولیاء، صالحین اور علماء کی قبور و مزارات کا حکم:

یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ ہر دور میں اولیاء، صالحین اور علماء کرام رحمہم اللہ تعالیٰ کے مزارات پر گنبد بنائے گئے، کیونکہ یہ مزارات شعائر اسلام میں شمار ہوتے ہیں اور

ان کا احترام ضروری ہے۔ ان کا جواز اجماع امت سے ثابت ہے اور اجماع امت ادله ارجمند ایک شرعی دلیل تسلیم کی گئی ہے۔

آج ہم دنیا بھر میں مزارات اولیاء و صالحین اور علماء پر گنبد رکھتے ہیں مثلاً رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ بیرونی میں حضرت دامت سعیج بخش لاہوری، خواجہ محسن الدین جشتی، حضرت میر کی، حضرت مجدد الف ثانی، حضرت خواجه نظام الدین اولیاء دہلوی، حضرت میرزا حسین زنجانی، حضرت خواجه خادوند محمود المعروف حضرت ایشان، حضرت عبداللہ شاہ غازی، حضرت خواجہ رکن عالم، حضرت خواجه بہاؤ الدین زکریا ملتانی، حضرت سید بلہ شاہ قصوری اور حضرت سیدوارث شاہ وغیرہم رحمہم اللہ تعالیٰ کے مزارات پر گنبد موجود ہیں۔

جن روایات میں تحریر گنبد یا عمارت بنانے کی ممانعت وارد ہے، وہ بلا ضرورت و فضول عمارت بنانے پر محظوظ ہیں۔ حضرت ملا علی قاری رحمہ اللہ تعالیٰ نے مزارات پر گنبد بنانے کو جائز قرار دیا ہے یا یہ روایات اس پر محظوظ ہیں کہ عین قبر کو ہموار کر کے اس کے اوپر عمارت بنائی جائے یا بلا ضرورت قبور پر کھا جائے یا چونا پھیرا جائے۔ تاہم اگر قبر کے اطراف میں چاروں والی بناۓ جائے یا سرہانے کی طرف کتبہ لگایا جائے یا زائرین کی کھولت کے لیے چار دیواری پر چھوٹ ڈالی جائے تو اس میں کوئی ممانعت نہیں ہے۔

سوال 4: عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ إِنَّمَا كَانَتِ الْمُعْتَدَةُ فِي أُولِيِّ النَّاسِ كَانَ الرَّجُلُ يَقْدِمُ الْبَلْدَةَ لَيَسْ لَهُ بِهَا مَغْرِفَةٌ فَيَتَرَوَّجُ الْمَرْأَةُ بَقْدَرِ مَا يَرَى اللَّهُ يَقِيمُ فَتَخَفَّظُ لَهُ مَتَاعًا وَ تَضَلُّعُ لَهُ شَيْءٌ حَتَّىٰ إِذَا أُنْزَلَتِ الْأَيْةُ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ۔

(۱) شکل الحديث ثم انقله الى الاردية؟

(حدیث پر اعراب لگائیں کہ پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(۲) ما الفرق بين نكاح المتعة و نكاح المؤقت؟

(نكاح متعد او نكاح مؤقت کے درمیان کیا فرق ہے؟)

(۳) فصل مذهب أهل السنة والجماعة و أهل التشريع في جواز

باہم خواہشات کی محیل کر کے علیحدگی اختیار کر لیتا۔ اس بارے میں ال سنت کا موقف ہے کہ ابتداء اسلام میں یہ جائز تھا لیکن بعد میں اس کی ممانعت کردی گئی۔ اب ہمارے لیے نکاح تو جائز ہے لیکن متعدہ جائز نہیں ہے۔ اس مسلمان میں دلائل درج ذیل ہیں:

(ا) ارشاد خداوندی ہے: قَاتِكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءِ مُتَنَافِيَ وَلُكُوكٌ وَرُبُعٌ فَإِنْ حَفِظْتُمْ أَنَّ لَا تَقْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ جو عورتیں تمہیں پسند ہوں ان سے نکاح کرو، دوسرے، تین سے یا چار سے۔ پس اگر تم کو انصاف نہ کرنے کا خوف ہو، تو ایک عورت یا الوٹیاں تھہارے لیے کافی ہیں۔

(ii) زیر بحث حدیث میں صراحت ہے کہ متعدہ ابتداء اسلام میں جائز تھا لیکن بعد میں منسوخ ترا دیا گیا تھا۔ اب ال سنت کے نزدیک یہ جائز نہیں ہے بلکہ حرام ہے۔

۲۔ ال شیعہ کے نزدیک متعدہ جائز ہے بلکہ باعث اجر و ثواب ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) شیخ علی بیان کرتے ہیں کہ میں نے ابو جعفر رضی اللہ عنہ سے متعدہ کے بازے میں سوال کیا تو انہوں نے جواب میں کہا: متعدہ کے حوالے سے قرآن کریم میں یہ آیت نازل ہوئی:

تم نے عورتوں سے جو متعدہ کیا تو انہیں اس کا معاوضہ دو۔ اگر معاوضہ مقرر کرنے کے بعد تم کسی مقدار ادا کرنے پر رضا مند ہو جاؤ تو اس میں کوئی مضافات نہیں ہے۔

(ii) بعض قرأتوں میں: ارشاد قرآن: "فَمَا اسْتَمْعَتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ" کے بعد یوں بھی پڑھا گیا ہے: الی اَجَلٍ مُسَمٍّ، تو اس کا معہوم یوں ہوا، جن عورتوں سے تم نے مقررہ مدت تک استفادہ کیا، انہیں اس کی اجرت فراہم کر دو۔

ال سنت کی طرف سے ال شیعہ کے ان دلائل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

۱۔ ہمیں ولیل کا جواب یہ ہے کہ اس آیت سے متعدہ کا جواز تایید نہیں ہوتا بلکہ غلبہ ثابت والے شخص کے علاج کے دو طریقے تجویز کیے گئے ہیں: (۱) وہ کنیزوں سے نکاح کرے۔ (۲) وہ تجد و ضبط نفس کا طریقہ اختیار کرے۔

المتعہ و عدم جواز ہامع دلالتہم؟  
(ال سنت اور ال شیعہ کے مہب میں جواز متعدہ یا عدم جواز متعدہ کی تفصیل مع دلائل بیان کریں؟)

### جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اردو ترجمہ:

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث درج ذیل ہے:

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے "متعدہ ابتداء اسلام میں جائز تھا، جب کوئی شخص کسی شہر میں جاتا جہاں اس کی واقیت نہ ہوتی تو وہ جتنی مدت کسی شہر میں اقامت کرتا اتنی مدت تک کسی عورت سے نکاح کر لیتا تھا، تاکہ وہ عورت اس کے اموال و اسباب کی حفاظت کرے۔ حتیٰ کہ یہ ارشاد خداوندی نازل ہوا کہ وہ اپنی بیویوں اور اپنی کنیزوں سے جماع کر سکتے ہیں۔"

### (ب) نکاح متعدہ اور نکاح موقت میں فرق:

نکاح متعدہ اور نکاح موقت میں کئی اعتبار سے فرق ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱۔ نکاح شرعی میں دو گواہ ہوتے ہیں جبکہ متعدہ میں دو گواہوں کا ہونا ضروری نہیں۔

۲۔ نکاح موقت میں لفظ "نکاح" بولا جاتا ہے اور متعدہ کے لیے لفظ "استحاع" ہے، استعمال کیا جاتا ہے۔

۳۔ نکاح موقت میں شوہر کے ذمہ مہر، نفقہ، سکنی، میراث اور دیگر امور جاری ہوتے ہیں جبکہ متعدہ میں جاری نہیں ہوتے۔

### (ج) متعدہ کے جواز و عدم جواز میں مذہب ال سنت وال شیعہ:

کیا متعدہ جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں ال سنت اور ال شیعہ میں اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱۔ متعدہ کا مطلب ہے کہ مقررہ مدت تک عوض و معاوضہ دے کر نکاح کرنا اور زوجین کا

نورانی گائیڈ (علیحدہ پچھلے) (۱۶۵) درج عالیہ (سال دسمبر ۲۰۱۸ء) برائے طلباء

الاختبار السری النهائی تحت اشراف تنظیم المدارس لامل السنۃ باکستان  
شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"

الطالب الموافق سنۃ ۱۴۳۸ھ / ۱۲۱۶ء

﴿الورقة الرابعة: لسن أبي داود آثار السنن﴾

الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ۱۰۰

الملاحظة: عليك أن تجيب عن الثلث من كل قسم

**القسم الأول..... لسن أبي داود**

السؤال الأول: عن عبدالله بن عمر وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال للغازى أجره وللجماعى أجره وأجر الغازى

(۱) فضل الاختلاف بين الائمة فى المسئلة المذكورة فى الحديث مع دلائلهم؟ ۱۵

(۲) ما المراد بالبعاعل؟ ولم جعل الشارع عليه الصلة والسلام له أجرين وللغاوى أجرًا واحدا؟ ۱۰

السؤال الثاني: أبايانا مختف بن سليم قال ونحن وقوف مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بعرفات قال يا أباها الناس ان على اهل كل بيت في كل عام اضحية وعترة أتدرؤون ما العترة هذه التي يقول الناس الرجبية (۱) بين الاختلاف في وجوب الأضحية وعدمه بين الإمام أبي حنيفة والامام الشافعى رحمهما الله تعالى مع دلائلهما؟ ۱۵

(۲) هل الأضحية الواحدة تكفى عن أصحاب البيت كلهم أم لا؟ ان قلت لا، فاذكر الوجه والجواب عن الحديث المذكور؟ ۱۰

۲- دوسری دلیل کا جواب یہ ہے کہ ارشاد: قَدْ أَسْتَعْتَمُ بِهِ " کے بعد "إِنِّي أَجَلُ مُسْئَى " کے الفاظ مقرر مان کر اس سے استدلال بر جواز تعلق درست ہو سکتا ہے کہ ان الفاظ کو قرآن کریم کا جز تسلیم کیا جائے۔ حالانکہ یہ قرآن کا جز ہرگز نہیں ہیں۔ اس طرح اس سے استدلال بھی درست نہیں ہے۔



السؤال الثالث: عن أبي سعيد الخدري أن أهل قريظة لمن نزلوا على حكم سعد أرسل إليه النبي صلى الله عليه وسلم فجاء على خمار المعر فقال النبي صلى الله عليه وسلم قومك يا سيدكم أو إلى خيركم فجاء حتى فعد إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم .

(١) فصل الاختلاف في جواز قيام العظيم وعدم جوازه في ضوء الحديث؟ ١٥

(٢) اذكر الدلائل على جواز قيام العظيم مع العواب عن الأحاديث التي ورد فيها النهي؟ ١٠

### القسم الثاني.....لآثار السنن

السؤال الرابع: عن البراء رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يأس ببول ما أكل لحمه .

(١) بين اختلاف الآئمة في حكم بول ما يؤكل لحمه مع دلائلهم؟ (١٠)

(٢) اذكر أجوبة الأحناف عن حديث العربين؟ ١٥

السؤال الخامس: عن أنس رضي الله عنه قال ذكرروا النار والناروس فذكروا اليهود والنصارى فامر بلال أن يشفع الأذان وأن يوتر الاقامة

(١) ترجم الحديث إلى الأردية وبين مفهومي الأذان لغة واصطلاحا؟ (١٠)

(٢) ما حكم الشرع عن للأذان عند الفقهاء الكرام؟ فصل أقوالهم بالدلائل ١٥

السؤال السادس: عن حذيفة رضي الله عنه قال صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فركع فقل了 في ركوعه سبحان رب العظيم وفي سجوده سبحان رب الأعلى .

(١) ما حکم التسبیح فی الرکوع والسجود عند الائمه العظام  
رحمهم الله تعالیٰ؟ ١٠

(٢) الفاظ التسبیح للركوع والسجود مخصوص أم لا؟ بين اختلاف  
الائمه في هذه المسألة؟ ١٥



اللہ تعالیٰ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے عرض کیا: میں جہاد میں شرکت کا ارادہ رکھتا ہوں۔ اس پر حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں چاہتا ہوں کہ میں اپنے ماں سے کچھ معاونت کروں۔ میں نے عرض کیا: "حضرہ امیرے پاس کافی دولت موجود ہے۔ انہوں نے فرمایا: تمہارا ماں تمہیں مبارک ہو لیکن میں تو اس بات کو پسند کرتا ہوں کہ میرا کچھ ماں جہاد کے لیے خرچ ہو جائے۔"

۲- حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اجرت پر جہاد کرنا اور سواری فراہم کرنا مکروہ ہے۔

۳- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اجرت کے عوض جہاد جائز نہیں ہے۔ اگر اس کا نام جہاد ہے تو میں اسے مسترد کرتا ہوں۔ وہ اپنے نقطہ نظر پر دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ جہاد کرنا فرض کفایہ ہے، جو ایک یا چند افراد کی شمولیت سے ادا ہو جاتا ہے۔ لہذا اس کے لیے اجرت یا معاوضہ و عوض پر شرکت کرنا درست نہیں ہے۔

#### (ب) "جاعل" کی تعریف اور اس کے لیے دو گناہ ثواب کی وجہ:

"جاعل" سے مراد وہ شخص ہے جو کسی جاہد کو سواری وغیرہ فراہم کرتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے اسے دو گناہ کا سخت قرار دیا گیا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس نے جہاد کے لیے جاہد ہمار کیا اور ساتھ ہی اسے سواری فراہم کی یعنی ایک ایک اجر جہاد کے لیے ذہن سازی کا ہے اور دوسرا سواری پیش کرنے کا ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

سوال 2: انہانا مختف بن سلیم قال و نحن و قوف مع رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم بعرفات قال قال يا أئمہا الناس ان على اهل كل بيت في كل عام اضحية و عتیرة أتدرؤن ما العتيرة هذه التي يقول الناس الرجبية

(۱) بين الاختلاف في وجوب الاضحية وعدمه بين الامام أبي حنيفة والامام الشافعى رحمهما الله تعالى مع دلائلهما؟  
 (قربانی کے وجوب یا عدم وجوب کے بارے میں حضرت امام ابوحنیفہ اور حضرت

درجہ عالیہ (سال دوم) بارے طلباء بابت 2016ء

#### (پ) پرچہ چہارم: سنن ابی داؤد و آثار سنن

##### قسم اول: سنن ابی داؤد

سوال 1: عن عبدالله بن عمر وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال للغاظى أجره وللحاصل أجره وأجر الغازى  
 (۱) فصل الاختلاف بين الآئمة فى المسئلة المذكورة فى الحديث مع دلائلهم؟  
 (مذکورہ مسئلہ میں آئمہ فقہ کا اختلاف مع دلائل بیان کریں؟)

(۲) ما المراد بالحاصل؟ ولم جعل الشارع عليه الصلة والسلام له أجرين وللغاظى أجرًا واحدًا؟  
 (حاصل سے کیا مراد ہے؟ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے لیے دو گناہ اجر اور غازی کے لیے ایک اجر کا احتقار کیوں قرار دیا؟)

**جواب:** (الف) حدیث میں مذکور مسئلہ میں مذاہب آئمہ:

کیا اجر و ثواب کی نیت سے جہاد کرنا یا سواری پیش کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اپنے آپ کو جہاد کے لیے اجرت کے عوض پیش کرنا مکروہ ہے۔ تاہم لوگوں (مسلمان مجاہدین) کو ضعف و کمزوری کی وجہ سے ضرورت ہوت جائز ہے۔ ایسی صورت میں مسلمان باہم مالی معاونت بھی کر سکتے ہیں۔ آپ اپنے موقف پر صحیح بخاری کی پیروایت پیش کرتے ہیں کہ حضرت امام جاہد رض

امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کا اختلاف بیان کریں؟

(۲) هل الأضحية الواحدة تکفى عن أصحاب الہبۃ کلہ ام لا؟ ان  
قلت لا، فاذکر الوجه والجواب عن الحديث المذکور؟

(کیا ایک قربانی تمام الہ خانہ کی طرف سے کافی ہوئی ہے یا نہیں؟ اگر جواب نہیں  
ہے تو حدیث مذکور کا جواب کیا ہے؟)

**جواب:** (الف) قربانی کے وجوب و عدم وجوب میں مذاہب آئندہ:

کیا قربانی واجب ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل  
درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام عظیم ابوحنیف رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ہر مسلم، عاقل، بالغ،  
صاحب نصاب اور مقیم پر قربانی واجب ہے۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) ارشادِ بیانی ہے: **فَصَلِّ لِتُرْبَكَ وَأَنْتَرُ**۔ ”تم اپنے پروردگار کے لیے نماز پڑھو  
اور قربانی کرو“

(ii) ارشادِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔ من وجد سعة ولم يضع فلا يقربن  
مصلانا۔ ”جو شخص طابت ہونے کے باوجود قربانی نہ کرے، وہ ہماری عیدگاہ کے قریب بھی  
نہ آئے۔“

(iii) فرمانِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے: **ضَحْوَا** ”یعنی تم قربانی کرو۔“

۲- حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی، حضرت امام احمد بن حنبل اور ایک قول کے  
مطابق حضرت امام یوسف رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک قربانی کرنا سنت مؤکدہ ہے۔ ان کے  
دلائل درج ذیل ہیں:

(i) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قربانی مجھ پر فرض کی گئی ہے اور تم پر فرض نہیں  
کی گئی۔

(ii) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم قربانی کرو، کیونکہ یہ تمہارے باپ حضرت

ابراهیم علی السلام کی سنت ہے۔

(iii) حضرت صدیق اکبر اور حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ دو سال کے وفندے سے  
قربانی کرتے تھے، تاکہ لوگ اسے واجب نہ خیال کر لیں۔  
حضرت امام اعظم ابوحنیف رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ ملاش کے دلائل کا جواب  
دیا جاتا ہے۔

۱- پر روایات منسوخ ہیں یا ضعیف ہیں۔

۲- ہماری روایات تو قوی ہونے کی وجہ سے راجح ہیں۔

**(ب) سب الہ خانہ کی طرف سے ایک قربانی کرنے کا شرعی حکم:**

جب ایک گمراہ میں متعدد گمراہے آپاد ہوں اور ہر گمراہے کا سربراہ و دسری شرائط کے  
سامنے صاحب نصاب بھی ہو تو ایک قربانی سب کی طرف سے کافی نہیں ہوگی بلکہ ہر گمراہے  
کے سربراہ و دلائل سے قربانی کرنا واجب ہے۔

اوٹ یا گائے وغیرہ کی سات افراد کی طرف سے قربانی کی جاسکتی ہے۔ علاوہ ازاں  
حج قرآن و حج تہست کی وجہ سے اوٹ کی قربانی بھی سات افراد کی طرف سے روایہ ہے۔ اسی پر  
قیاس کرتے ہوئے گمراہ کے جتنے افراد صاحب نصاب ہوں گے، سب کی طرف سے الگ  
قربانی کرنا واجب ہوگی۔

**حدیث کی توجیہ:**

حدیث مذکورہ کی توجیہ یوں کی جائے گی کہ صاحب نصاب آدمی عموماً اپنے گمراہ کا  
سربراہ ہوتا ہے جس پر قربانی واجب ہوتی ہے۔ اسی مناسبت سے تمام الہ خانہ کی طرف  
سے ایک قربانی کافی ہونے کا ذکر کیا گیا ہے۔

**سوال 3: عن أبي سعيد الخدري أن أهل قريظة لما نزلوا على حكم**

سعد أرسل إليه النبي صلی اللہ علیہ وسلم فجاءه على حمار أقم رفقاً الشی  
صلی اللہ علیہ وسلم قوماً إلی میڈ کم او الی خیر کم لجاجہ حتی قعد الی

صلی اللہ علیہ وسلم اپنی مسجد میں تشریف فرماتھے کہ ان کے رضاوی باب یعنی حضرت سعد یہ رضی اللہ عنہا کے شوہر حاضر ہوئے تو آپ نے انہیں بخانے کے لیے اپنی چادر شریف کا ایک کونہ پچھا دیا۔ پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی رضاوی ماں حاضر ہوئیں تو ان کے لیے دوسرا کونہ پچھا دیا۔ پھر آخر میں رضاوی بھائی حاضر ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہو گئے اور انہیں اپنے سامنے بخایا۔ اس حدیث سے درست کے لیے خود آپ کا قیام ثابت ہے۔

اس حدیث کے جواب میں ممکرین قیام کی طرف سے کہا جاتا ہے کہ رضاوی بھائی کے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا قیام اکرام کے لیے نہیں تھا بلکہ جگہ بخانے کے لیے تھا کیونکہ آپ اگر اکرام کے لیے قیام فرماتے تو ان باب اس کے زیادہ مستحق ہے۔

اس کا جواب دیا جاتا ہے کہ اوقل تو اس حدیث میں ان کے لیے قیام کی نظر نہیں ہے اور عدم ذکر عدم قیام کا ثبوت نہیں ہوتا۔ دوسرا یہ کہ بخانے کے لیے اپنی چادر پچھا دیا ان کے اکرام کے لیے بہت کافی تھا۔ رضاوی بھائی کے سلطے میں حدیث کے الفاظ یہ ہیں: (قام فاجلسین بین يديه) یعنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہوئے اور اپنے سامنے انہیں بخایا۔ اگر جگہ کی قلت کی وجہ سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا قیام ہوتا تو حدیث کے الفاظ یہ ہوتے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہوئے اور اپنی جگہ پر انہیں بخایا۔ دوسرا یہ کہ جگہ بخانے کے لیے کھکھ جانا کافی تھا۔ کھڑے ہونے کی کوئی حاجت نہیں تھی۔

### 3- قیام تعظیمی کی تیسری دلیل:

فتح مکہ کے دن ابو جہل کے بیٹے حضرت عکرم رضی اللہ عنہ خوف کی وجہ سے یمن کی طرف بھاگ گئے تھے۔ اسی حالت میں انہیں خدا نے توفیق دی لہو روہ اسلام لے آئے۔ اس کے بعد ان کی الہیہ انہیں اپنے ہمراہ لے کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں۔ جیسے ہی حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دیکھا جنہ پر سرت میں کھڑے ہو گئے اور ان کا استقبال کیا۔

ای طرح فتح خیر کے دن حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہ جوش سے واپس تشریف لائے

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم۔

(۱) فصل الاختلاف فی جواز قیام التعظیم و عدم جوازہ فی ضوء الحديث؟

(قیام تعظیم کے جواز یا عدم جواز کے بارے میں اختلاف تفصیل بیان کریں؟)

(۲) اذکر الدلائل علی جواز قیام التعظیم مع الجواب عن الاحادیث التي ورد فيها النہی؟

(قیام تعظیم کے جواز کے دلائل بیان کریں؟ نیز ممانعت والی روایات کا جواب پرورد قلم کریں؟)

جواب: قیام تعظیم کے دلائل اور ممکرین کے سوالات کے جوابات:

### 1- قیام تعظیمی کی پہلی دلیل:

بخاری شریف کی مشہور حدیث جو حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے مردی ہے۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ مدینہ طیبہ کے قبلہ بوقرط نے جب حضرت سعد رضی اللہ عنہ کو اپنا حاکم مان لیا تو حضور اور صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں طلب کیا۔ ابھی وہ اپنی سواری پر ہی تھے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انصار کو حکم دیا: تم اپنے سردار کی تعظیم کے لیے کھڑے ہو جاؤ۔ اس حدیث میں نہایت صراحة سے کھڑے ہونے کا حکم ہے۔

ممکرین قیام کی طرف سے اس حدیث کے جواب میں کہا جاتا ہے چونکہ حضرت سعد رضی اللہ عنہ ذمیحی تھے۔ اس لیے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا فرشاٹہ یہ تھا کہ لوگ آگے بڑھ کر انہیں سواری سے اتار لیں۔ اس لیے اس قیام سے قیام تعظیمی ثابت نہیں ہوتا۔ چونکہ کھڑے ہونے کا حکم سردار کی نسبت کے ساتھ ہے۔ اس لیے یہ لفظ ظاہر کرتا ہے کہ کھڑے ہونے کا حکم اظہار تعظیم کے لیے تھا اور اسی کا نام قیام تعظیمی ہے۔

### 2- قیام تعظیمی کی دوسری دلیل:

اس حدیث کو امام ابو داؤد نے روایت کیا ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ ایک حضور اکرم

تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کفرے ہو کر ان کا استقبال کیا اور فرمایا: میں نہیں بتا سکتا کہ جعفر کے آنے سے مجھے زیادہ خوشی ہوئی یا خیر کی قسم۔

ایسا طرح کی ایک حدیث اُم المؤمنین سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہ سے بھی منقول ہے وہ بیان کرتی ہیں کہ حضور پر نور صلی اللہ علیہ وسلم کے مددوں لے بیٹے حضرت زید بن حارث رضی اللہ عنہ جب بھارت کے بعد مدینہ منورہ آئے تو اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں دیکھتے ہی کفرے ہو گئے اور انہیں رکھتے تھے۔ میں نے دیکھا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم انہیں دیکھتے ہی کفرے ہو گئے اور انہیں گلے سے لگایا۔

ان تینوں حدیثوں میں دوسروں کے لیے خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا قیام کرنا ثابت ہوا۔ اس بیان پر یہ کہنا صحیح ہے کہ دوسرے کے لیے قیام کرنا جائز ہے بلکہ سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہے۔

#### 4- قیام تعظیمی کی چوتھی دلیل:

امام ابو داؤد کی یہ حدیث ہے جسے انہوں نے حضرت سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت کیا۔ وہ بیان کرتی ہیں کہ حضرت فاطمہ زہرا رضی اللہ عنہا اشٹنے، بیٹھنے، بات چیت اور اپنی جملہ عادات والطوار میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سب سے زیادہ مستابہت رکھتی تھیں۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم ان کے گھر تشریف لے جاتے تو وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے تھیسا کھڑی ہو جاتی تھیں، آپ کے دست مبارک کا بوسہ لیتی تھیں اور انہیں اپنی جگہ پر بٹھاتی تھیں۔

اس حدیث کی روشنی میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کا قیام تعظیمی ایک آدھ بار کا نہیں تھا بلکہ پوری زندگی ان کا معمول ہی یہ تھا۔ پھر یہ بات بھی گھرائی میں اتر کر سوچنے کی ہے کہ اگر ان کا یہ قیام تعظیمی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زندگی ناجائز ہوتا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم اس فعل سے انہیں یقیناً رُوک دیتے لیکن جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے قیام تعظیمی سے انہیں نہ روکا تو چودھویں صدی کے لوگوں کو کیا حق پہنچتا ہے کہ وہ ہمیں آپ کے قیام تعظیمی سے روکیں؟

#### 5- قیام تعظیمی کی پانچویں دلیل:

اس حدیث کو اُم المؤمنین سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے ابو داؤد ترمذی اور حاکم رحمہم اللہ تعالیٰ نے روایت کیا ہے۔ وہ بیان کرتی ہیں کہ سیدہ فاطمہ زہرا رضی اللہ عنہا جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس تشریف لاتی تھیں تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم ان کے لیے قیام فرماتے تھے اور ان کی پیشانی کو بوسہ دیتے تھے۔ حدیث کے الفاظ یہ ہیں: (قَامَ إِلَيْهَا قَبْلَهَا نَمَّ

## 7- قیام تعظیمی کی ساتوں دلیل:-

یہ حدیث حضرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ سے امام طبرانی اور خلیف بخاری رحمہما اللہ تعالیٰ سے روایت کی ہے جیسا کہ کنز العمال میں اس کی صراحت موجود ہے۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ ایک موقع پر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہر شخص اپنی جگہ سے اپنے بھائی کے لیے اٹھے مگر بناہم دوسرے کے لیے نہ آئیں۔ حدیث کے الفاظ یہ ہیں: نقوم الرجل من مجلسه لا خیه الا بنوهاش لا یقونون لاحد۔ اس حدیث سے دوسرے کے لیے قیام تعظیمی کا نہ صرف جواز ثابت ہوا بلکہ اختیاب بھی ثابت ہو گیا، کیونکہ امر کا ادنیٰ درجہ اختیاب ہے۔

## قسم ثانی: آثار سنن

سوال 4: عن البراء رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم لاباس ببول ما اكل لحمه .

(۱) بین اختلاف الائمة فی حکم بول مایوکل لحمه مع دلائلهم؟

(ماکول للہم جانور کے پیشاب کے بارے میں مذاہب آئندہ بیان کریں؟)

(۲) اذکر أجوية الأحناف عن حديث العربين؟

(حدیث عربین کے بارے میں احناف کی طرف سے جوابات تحریر کریں؟)

جواب: (الف) ماکول للہم جانوروں کے پیشاب کے شرعی حکم بارے میں مذہب آئندہ کیا ماکول للہم جانوروں کا پیشاب اور گوبر پاک ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے۔ جس کی تفصیل درج ذیل ہے۔

۱- حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ماکول للہم جانوروں کا پیشاب اور گوبر پاک ہے۔ ان کے دلائل درج ذیل ہے۔

(ا) حدیث مذکورہ ہے جس میں صراحت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لاباس ببول ما اكل لحمه .

(ii) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اوث پر بیٹھ کر کعبہ کی طرف سفر کیا بلکہ بیت اللہ کا طواف کیا۔

ظاہر ہے کہ اوث نے پیشاب کیا ہو گا اور اس کا گور بھی مسجد میں گرا ہو گا۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ ماکول للہم جانور کا پیشاب اور گوبر طاہر ہے ورنہ اسے استعمال میں ہرگز نہ لایا جاتا۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام شافعی اور حضرت امام ابو یوسف رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک ماکول للہم جانور کا پیشاب اور گوبر بخس ہے، دلائل یہ ہیں:

(i) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم: استنزا هوا عن البول فان عامة عذاب القبر منه، یعنی تم پیشاب سے پرہیز کرو، کیونکہ عموماً عذاب قبر اسی وجہ سے ہوتا ہے۔

(ii) روایات میں مذکور ہے کہ ایک دفعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دوقبور کے پاس سے گزر ہوا۔ آپ نے فرمایا: ان قبر والوں کو عذاب قبر ہو رہا ہے اور یہ عذاب کسی بڑے جنم کی وجہ سے نہیں ہو رہا۔ ان میں سے ایک تو پیشاب کے قطروں سے پرہیز نہیں کرتا تھا اور دوسرا چھٹی کھاتا تھا۔ پھر آپ نے کبھی کوئی ترشاخ کے دوکھ بے کیے، ایک ایک دونوں قبروں پر رکھ دیا اور فرمایا: اب ان کے عذاب میں تخفیف ہو گئی ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام شافعی اور حضرت امام ابو یوسف رحمہم اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہما اللہ تعالیٰ کے دلائل کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ اوث کو مسجد میں داخل کرنے سے ہرگز یہ لازم نہیں آتا کہ وہ پیشاب اور گوبر بھی ضرور کرے گا۔

## (ب) اہل عربینہ کو پیشاب پینے کی اجازت کی وجہات:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل عربینہ کو صدقۃ کے اتوں کا پیشاب پینے کا جو حکم دیا تھا وہ اس کے پاک ہونے کی وجہ سے نہیں تھا۔ اس کی کئی وجہات تھیں جو درج ذیل ہیں:

۱- آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو بذریعہ وحی بتا دیا گیا تھا کہ ان لوگوں کے مرض کا علاج

پیش اب پیئے میں رکھا گیا ہے۔

۲- العیبات للعیثین، پر عمل کرتے ہوئے ان کا علاج پیش اب پیٹا تجویز کیا گیا تھا۔

۳- بطور عبرت ان لوگوں کے لیے یہ علاج تجویز کیا گیا تھا، کیونکہ انہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ پر جو ظالم ظاہر تھا، اس کی مثال نہیں ملتی۔

سوال ۵: عن أنس رضي الله عنه قال ذكروا النار والنقوص فذكروا اليهود والنصارى فامر بلال أن يشفع الأذان وأن يوتر الآذان

(۱) ترجم الحديث الى الاردية و بين معنى الأذان لفظة و اصطلاحا؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور اذان کا الفوی و اصطلاحی معنی بیان کریں؟)

(۲) ماحکم الشرعی للأذان عند الفقهاء الكرام؟ فضل أقوالهم بالدلائل؟

(فقہاء کے نزدیک اذان کا شرعی حکم کیا ہے؟ اس بارے میں ان کے اقوال نقش کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں (صحابہ کرام) نے آگ جلانے اور ناقوس استعمال کرنے کا ذکر کیا۔ علاوہ ازیں انہوں نے یہود و النصاری کے طریقہ کا بھی ذکر کیا۔ پھر حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو حکم دیا گیا کہ وہ اذان کے الفاظ دو دو بار اور اقامۃ کے الفاظ ایک ایک بار کہیں۔

اذان کا الفوی و اصطلاحی:

لفظ کلام اور سلام کی طرح لفظ اذان، بھی خلاف قیاس بروزن فعال باب تفعیل کا مصدر ہے۔ لفظ "اذان" کا الفوی معنی ہے: مطلق اعلان۔ چنانچہ اس ارشادربانی میں بھی "اذان" کا یہی معنی مراد لیا گیا ہے: اذان مِنَ اللَّهِ وَرَسُولُهِ، یعنی "یہ اللہ تعالیٰ اور اس کے

رسول کی طرف سے اعلان ہے۔" اس کا اصطلاحی و شرعی معنی ہے: مخصوص الفاظ کے ساتھ مخصوص لوگوں کو مخصوص الفاظ میں مخصوص عبارت کی دوست دینا۔

(ب) اذان کی شرعی حیثیت میں اقوال فقہاء:

نماز بمسجد کا اور نماز جمعہ کے لیے اذان پڑھی جائے گی، اس کی شرعی حیثیت میں فقہاء کے دو اقوال ہیں:

- ۱- یہ سنت نہ کردا ہے۔
- ۲- واجب ہے۔

سوال ۶: عن حذيفة رضي الله عنه قال صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فركع ف قال في ركوعه سبحان رب العظيم وفي سجوده سبحان ربى الأعلى .

(۱) ماحکم التسبیح فی الرکوع والسجود عند الانتمة العظام رحمةهم الله تعالى؟

(آنکہ کرام کے نزدیک رکوع اور سجود میں شیع کا کیا حکم ہے؟)

(۲) الفاظ التسبیح للرکوع والسجود مخصوص ام لا؟ بین احتجاف الانتمة فی هذه المسألة؟

(رکوع اور سجود میں بطور شیع استعمال ہونے والے الفاظ مخصوص ہیں یا نہیں؟ اس مسئلہ میں مذاہب آئندہ بیان کریں؟)

جواب: (الف) رکوع و سجود میں شیع کہنے کا حکم:

رکوع و سجود میں شیع پڑھنے کی شرعی حیثیت میں فقہاء و علماء کے دو اقوال ہیں:

- ۱- یہ سنت ہے۔
- ۲- یہ واجب ہے۔

(ب) رکوع اور سجود کی شیع میں اقوال فقہاء:

رکوع اور سجود کی شیع کے الفاظ میں فقہاء کے دو، دو اقوال ہیں۔

الاختبار السُّلْطَنِي النهائی تحت اشراف تنظیم المدارس لأجل السنة باکستان  
شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة الثانية"  
الطلاب الموافق سنة ١٤٣٨ھ / ٢٠١٦ء

### ﴿الورقة الخامسة: لسن النسائي وابن ماجه﴾

الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: أجب عن الاثنين من كل قسم

#### القسم الأول ..... لسن النسائي

السؤال الأول: أجب عن الأسئلة التالية باللغة العربية؟

(١) ما هو مسلك الامام النسائي؟ اذكر الأقوال المختلفة فيه؟ ١٠

(٢) ما قال العلماء في شأن الامام النسائي؟ ١٠

(٣) ما هو اسم الامام ابن ماجة وما وجده كتبته بابن ماجة؟ ٥

السؤال الثاني: عن أبي سعيد الخدري قال قيل يا رسول الله صلى الله عليه وسلم انتroversاً من بين بضاعة وهي بشر يطرح فيها لحوم الكلاب والحيض والنتن فقال الماء طهور لا ينجسه شيء؟

(١) فصل اختلاف الانتماء في نجاسة الماء الرأى دموع دلائلهم؟ ١٥

(٢) من استدل بقوله صلى الله عليه وسلم الماء طهور لا ينجسه شيء؟ وما الجواب عند الأحناف؟ ١٠

السؤال الثالث: عن أبي عمر بن أنس عن عمومه له أن قوماً رأوا الهلال فأتوا النبي صلى الله عليه وسلم فامرهم أن يفطروا وبعد ما ارتفع النهار وأن يخرجوا إلى العيد من الغد

ركوع کی تسبیح کے الفاظ میں اقوال:

قول اول:

سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمِ كم ازکم تین بار یا زیادہ اور زیادہ کی صورت میں طاق عدو ہوتا چاہیے۔

قول دوم:

سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمِ تین بار، سُبُّوحْ فُلُؤْسْ رَبْنَا وَرَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّؤْسَ، ایک بار

سجدہ کی تسبیح میں اقوال:

قول اول:

سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى كم ازکم تین بار یا زیادہ اور زیادہ کی صورت میں طاق عدو ہوتا چاہیے۔

قول دوم:

سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى تین بار سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَرَبِّ الْمَلَائِكَةِ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِنَا ایک بار



درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت ۲۰۱۶ء

### ﴿بِرَحْمَةِ مَنْ نَسَأَلَ وَإِنْ مَا جَهَّ﴾

(قسم اول: سنننسائی)

سوال ۱: اجب عن الأسئلة التالية باللغة العربية:

(درج ذیل وسائل کے عربی میں جواب دیں؟)

(۱) ما هو مسلك الامام النسائي؟ اذكر الأقوال المختلفة فيه.

(حضرت امام نسائی رحمہ اللہ تعالیٰ کا مسلک کیا تھا؟ اس پارے میں فتف لف کریں؟)

(۲) ما قال العلماء في شأن الامام النسائي؟

(حضرت امام نسائی کی فضیلت کے بارے میں علماء نے کیا کہا ہے؟)

(۳) ما هو اسم الامام ابن ماجة و ما وجہ كنيته بابن ماجة؟

(حضرت امام ابن ماجہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا نام کیا ہے؟ ان کی کنیت امام ماجہ ہونے کی وجہ کیا ہے؟)

جواب: (الف) مسلك الامام النسائي وفي الاقوال المختلف:

وهو کا احمد امن الانئمة لاهل السنۃ وقال بعض انه كان من اهل الشیع لانه صنف "كتاب الخصائص، في شأن على رضي الله عنه".

(ب) كلمات الثناء في شأن الامام النسائي رحمہ اللہ تعالیٰ:

۱۔ قال المنصور الفقيه واحمد بن سلامة الطحاوی رحمهما الله تعالى: ابو عبدالرحمن النسائي امام من آئمة المسلمين .

۲۔ قال ابو الحسن محمد بن مظفر الحافظ رحمه الله تعالى سمعت

(۱) فصل الاختلاف بين الانئمة في وجوب صلوة العيد وعدم وجوبه مع دلائل كل فريق؟ ۱۵

(۲) بين أن تأخير صلوة عيد الفطر جائز إلى اليوم الثاني بعذر أم لا؟ ۱۰  
وأى عذر معتبر فيه؟

القسم الثاني..... سنن ابن ماجة

السؤال الرابع: عن ابی ذر قال قال لی رسول الله صلی الله علیه وسلم یا اباذر لان تغدو فتعلم ایة من کتاب الله خیر للک من ان تصلی مائة رکمة ولان تغدو فتعلم بایما من العلم عمل به او لم یعمل خیر من ان تصلی الف رکمة .  
(۱) انقل الحديث الى الاردية وشكله .

(۲) "قوله صلی الله علیه وسلم مثل من تعلمه فرقد و هو في جوفه كمثل جراب او كي على مسك" يدل على ان العلم بلا عمل لا يفيد . فيما الجواب عنه؟ ۱۵

السؤال الخامس: قال رسول الله صلی الله علیه وسلم في دبة الخطاء عشرون حقة وعشرون جذعة وعشرون بنت مخاض وعشرون بنت ليون وعشرون بنت مخاض ذکور؟

(۱) ترجم الحديث و بين معنی الدبة لغة و شرعاً؟ ۱۰

(۲). فصل اقسام القتل مع بيان ان في اى قسم تجب الدية؟ ۱۵  
السؤال السادس: عن رافع بن خديج قال كنا مع النبي صلی الله علیه وسلم فی سفر فقلت يا رسول الله صلی الله علیه وسلم انا نكون لی المغاری فلایکون معنا مدعی فقال ما انهر الدم و ذکر اسم الله علیه فکل غير السن والظفر فان السن عظم والظفر مدعی الحبشه .

(۱) انقل الحديث الى الاردية واذکر في ضوء الحديث ان النبي صلی الله علیه وسلم لم استثنی السن والظفر؟ ۱۰

(۲) بين حکم الذبح بالسن والظفر عند الانئمة مع دلایل

ہے کہ اس میں نجاست گرنے سے بخس نہیں ہوتا جب تک اس کے اوصاف ملائش رنگ، بوار ذائقہ میں سے کوئی تبدیل نہ ہو جائے۔

دریافت طلب یہ بات ہے کہ ماہ را کد میں نجاست گرنے سے وہ پلید ہوتا ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے اور اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ماہ قلیل و کثیر میں فرق ہے۔ ماہ را کد قلیل مطلقاً نجاست گرنے سے بخس ہو جاتا ہے خواہ اس کے اوصاف ملائش میں سے کوئی تبدیل نہ بھی ہو لیکن را کد کثیر اس وقت تک بخس نہیں ہوتا جب تک اوصاف ملائش میں سے کوئی تبدیل نہ ہو جائے۔ آئندہ ملائش کے دلائل درج ذیل ہیں:

(i) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

لایبولن احد کم فی الماء الدائم الذی لا یجری ثم یغسل فیه . یعنی تم میں سے کوئی بخس کھڑے ہوئے پانی میں ہرگز پیشاب نہ کرے کہ پھر وہ اس سے غسل کرے۔

(ii) حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: نہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان یمال فی الماء الرائد۔ ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کھڑے ہوئے پانی میں پیشاب کرنے سے منع کیا ہے۔“

(iii) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے: ظہور انساء احد کم اذا اولغ فيه الكلب ان یغسله سبع مرات او لهن بالتراب - ”جب تم میں سے کسی کے برتن میں کتابنہ ڈال دے تو اس کے پاک کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ اسے سات مرتبہ دھویا جائے جبکہ ہمیں مرتبہ میں کے ساتھ صاف کیا جائے۔“

۲- حضرت امام مالک اور اہل ظاہر کے نزدیک ماہ را کد میں نجاست گرنے سے مطلقاً بخس نہیں ہوتا مگر جب نجاست کا غلبہ ہو جائے اور پانی کی روائی کو ختم کر دے۔

مشائخنا بمصر یعترفون له بالتقديم والا مانة ويصفون من اجتهاده في  
الصلة بالليل والنهار ومواظبه على الحج والجهاد .

۳- قال الحافظ ابن الكثير رحمه الله في البداية: وكذلك التي عليه  
غير واحد من الآئمة وشهدوا الله بالتقديم والفضل في هؤلا الشأن .

۴- قال ابن الأثير رحمه الله تعالى: الإمام الحافظ شيخ الإسلام أحد  
الآئمة المبرزين والحافظ المتفقين والاعلام المشهورين .

#### (ج) اسم امام ابن ماجة وکنیتہ:

وكان اسم امام ابن ماجة: محمد او کنیتہ: ابا عبدالله . ويكون اسمه  
كاماًلاً مع کنیتہ: ابو عبدالله محمد بن یزید بن ماجة رحمهم اللہ تعالیٰ .

سوال 2: عن أبي سعيد الخدري قال قيل يا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم انتوضأ من بشر بضاعة وهي بنر يطرح فيها لحوم الكلاب والعيض  
والنتن فقال الماء ظہور لا ينجسه شيء .

(۱) فصل اختلاف الآئمة في نجاست الماء الرائد مع دلائلهم .  
(کھڑے پانی میں نجاست گرنے سے پلید ہونے کے بارے میں مذاہب آئندہ  
بیان کریں؟)

(۲) من استدل بقوله صلی اللہ علیہ وسلم الماء ظہور لا ينجسه  
شيء؟ وما الجواب عند عند الأحناف؟

(الفاظ حدیث ”الماء ظہور لا ينجسه شيء“ سے کس نے استدلال کیا ہے؟  
احناف کی طرف سے اس کا جواب کیا ہے؟)

جواب: (الف) کھڑے پانی میں نجاست گرنے سے اس کے بخس یا عدم  
بخس کے بارے میں مذاہب آئندہ:

ماء جاری وہ ہے جو تکابہا کر لے جائے، اس کے بارے میں تمام آئندہ فرقہ کا اختلاف

درج ذیل ہے۔

۱- حضرت امام شافعی، حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نماز عیدین سنت موکدہ ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں صراحت ہے کہ کسی مجبوری کی بنا پر مقررہ دن میں یہ نماز ادا نہ کی جاسکے تو دوسرے ادا کی جاسکتی ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک نماز عیدین واجب ہے۔ آپ نے بھی زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے کہ جس میں وضاحت ہے کہ اگر کسی عبد شرعی کی وجہ سے عید دن میں نماز عید نہ پڑھی جاسکے تو دوسرے دن اس کا اهتمام کیا جاسکتا ہے۔ صاحب ہدایہ نے لکھا ہے کہ نماز عیدین ہر اس شخص پر واجب ہے جس پر نماز جمع واجب ہے۔

بعض مشائخ کا قول ہے کہ اس بارے میں دو اقوال ہیں: پہلا قول اس کے وجوب کا ہے اور دوسرا اس کے سنت موکدہ ہونے کا ہے۔ دوسرے قول کی دلیل مشہور روایت ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تین چیزیں مجھ پر فرض کی گئی ہیں جبکہ وہ تمہارے لیے سنت ہیں: (۱) نمازو زتر (۲) نماز پاشت (۳) نماز عید۔

علاوه ازیں وہ فرماتے ہیں کہ اگر نماز عیدین واجب ہوتی تو اس کے لیے اذان و اقامۃ کا بھی اہتمام ہوتا جبکہ شرعی طرح پر یہ بات نہیں ہے۔ اس سوال کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ یہ بات ضروری نہیں ہے کہ جو نماز واجب ہو اس کے لیے اذان و اقامۃ بھی ہو سਨدا نماز جتنازہ واجب ہے لیکن اس کے لیے اذان و اقامۃ نہیں ہے۔

جمہور فقہاء احتجاف کے نزدیک نماز عیدین واجب ہے۔ اس پر ہر یہ ایک دلیل یہ ارشاد خداوندی ہے: **وَلَكُّبِرُوا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَأْتُمْ**۔ "اور تم اللہ تعالیٰ کی بڑائی بیان کرو جس کی اس نے تمہیں رہنمائی فرمائی ہے۔" جب نماز عیدین میں سبکریں کہنا واجب ہے تو افس نماز کا بھی تقاضا ہے کہ یہ واجب ہو۔

انہوں نے زیر بحث حدیث سے دلیل اخذ کی ہے، جس میں صراحت سے فرمایا گیا ہے: **إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ لَا يَنْجِسِهُ شَيْءٌ**۔ یعنی "پانی پاک ہے اور اسے کوئی چیز پلینہ نہ کر سکتی"۔

(ب) آخر مذاہکی طرف سے اس دلیل کا جواب یہ ہے: دیا جاتا ہے:

(i) الماء میں سیاق حدیث اور قریبہ سوال کی نتائج پر الف لام عہد خارجی کا ہے، اس سے خالی بضاع کا پانی مراد ہے نہ کہ مطلق پانی اور بضاع کا پانی جاری تھا۔

(ii) اگر پانی کو عام بھی تسلیم کیا جائے تو تب بھی دیگر احادیث مبارکہ کے باعث حدیث ماء جاری اور ماء اکد کیش سے مقید ہو گا۔

(iii) زیر بحث حدیث سند میں اضطراب کی وجہ سے قابل استدلال نہیں ہے، کیونکہ یہ روایت ضعیف ہے۔

سوال 3: عن أبي عمير بن أنس عن عمومه له أن قوماً رأوا الهلال فلأتو السبي صلى الله عليه وسلم فامرهم أن يفطروا وبعد ما ارتفع النهار و أن يخرجوا إلى العيد من الغد

(۱) فصل الاختلاف بين الانتمة في وجوب صلوة العيد وعدم وجوبه مع حلقات كل فريق؟

(نماز عید کے وجوب یا عدم وجوہ کے بارے میں مذاہب آخرہ مع دلائل بیان کریں؟)

(۲) بين أن تأخير صلوة عيد الفطر جائز إلى اليوم الثاني بعدن أملا؟ و أي عنصر معتبر فيه؟

(نماز عید الفطر عذر کے سبب دوسرے دن تک مؤخر کرنا جائز ہے یا نہیں؟ قبل اقتدار عذر کون سا ہو سکتا ہے؟)

**جواب:** (الف) نماز عید کے وجوب یا عدم وجوہ میں مذاہب آخرہ کیا نماز عید واجب ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں آخرہ فقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل

ایک سورکعت ادا کرنے سے بہتر ہے اور اگر تم صح کے وقت کوئی مسئلہ سیکھ تو خواہ تم اس پر عمل کرو یا نہ کرو تو یہ تمہارے لیے ہزار کعت پڑھنے سے بہتر ہے۔

### (ب) احادیث میں تعارض کا جواب:

پہلی روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ علم بغیر عمل کے مفید ہے اور دوسری حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ علم بغیر عمل کے غیر مفید ہے۔ اس طرح دونوں روایات میں تعارض ہوا۔ اس کا ارتقایوں کیا جاسکتا ہے کہ دوسری روایت میں صاحب علم ہونے کی وجہ سے مرفع القلم ہو گیا جبکہ علم کی روشنی اس کے دل و دماغ کو جلاء بخشنے ہوئے ہے، جس طرح خوبی استعمال کرنے کے بعد جسم پر کپڑا اٹانے سے خوبی کا الحدم نہیں ہوتی بلکہ وہ محفوظ ہوتی ہے۔ اسی طرح حقیقی طور پر عمل موقوف ہو گیا اور بیدار ہونے کے بعد وہ بحال ہو گیا۔ ہماری تائید اس مشہور حدیث سے بھی ہوتی ہے جس میں بیان کیا گیا ہے کہ عالم باعمل کا سونا جامل کی رات بھر کی عبادت سے بہتر ہے۔

سوال 5: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في دية الخطاء عشرون حقة وعشرون جذعة وعشرون بنت مخاض وعشرون بنت لبون وعشرون بنت مخاض ذكور .

(۱) ترجم الحدیث و بین معنی البدیۃ لغة و شرعاً؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور ”ویہ“ کا الفوی و شرعی معنی بیان کریں؟)

(۲) فصل اقسام القتل مع بیان ان فی ای قسم تجب الدیۃ .

(اقام قتل بیان کریں اور وہ قتل بتائیں جس میں دیت واجب ہوتی ہے؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قتل طاء کی دیت یہ ہے: بیس اونٹ تین سال کے، بیس اونٹ چار سال کے، بیس اوپنیاں دو سال کی، بیس اوپنیاں ایک سال کی اور بیس اونٹ ایک سال کے (کل تعداد ایک سو اونٹ ہیں جو دیت میں دیتے جائیں گے)

### (ب) دوسرے دن نماز عید الفطر ادا کرنے کے شرعی اعذار:

اگر کسی شرعی عذر کی بنا پر مقررہ دن میں نماز عید الفطر نہ پڑھی جاسکے تو دوسرے دن پڑھی جاسکتی ہے لیکن اس کے بعد موخر نہیں کی جاسکتی۔ سوال یہ ہے کہ وہ شرعی اعذر کوں سے ہیں جن کی بنا پر نماز عید الفطر دوسرے روز پڑھی جاسکتی ہے؟ نماز عید الفطر دوسرے دن تک موثر کرنے کے شرعی اعذار تین چیز جو درج ذیل ہیں:

۱۔ مسلسل شدید بارش کا نزول ہوتا

۲۔ خوف دشمن ہوتا

۳۔ چاند نظر آنے کی اطلاع بعد از زوال موصول ہوتا۔

### قسم ثانی: سنن ابن ماجہ

سوال 4: عَنْ أَبِي فَرِيدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا ذَرٍ لَا تَغْدُرْ فَتَعْلَمَ إِيمَانَكَ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ تُصَلِّيْ مِائَةَ رَكْعَةً وَلَا تَغْدُرْ فَتَعْلَمَ بِإِيمَانِكَ مِنَ الْعِلْمِ عَمَلٌ بِهِ أَوْ لَمْ يَعْمَلْ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تُصَلِّيْ أَلْفَ رَكْعَةً .

(۱) انقل الحديث الى لادية وشكله؟

(حدیث پر اعراب لگائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(۲) قوله صلی اللہ علیہ وسلم مثل من تعلم فرقہ و هو فی جوفہ کمثل جراب او کی علی مسک" یدل علی ان العلم بلا عمل لا یفید . فما الجواب عنه؟

### جواب: (الف) ترجمہ و اعراب:

اعرب او پر لگائیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے: حضرت ابو ذکر غفاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے فرمایا: "اے ابو ذکر! اگر تم صح کے وقت قرآن کریم کی ایک آیت سیکھ لو یہ تمہارے لیے

والظفر فان السن عظم والظفر مدى الحبشه .

(۱) انقل الحديث الى الاردية واذکر فی صنوه الحديث ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم لم استثنی السن والظفر؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور بتائیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دانت اور ناخن کو مستثنی کیوں کیا؟)

(۲) ہمین حکم الذبیح بالسن والظفر عند الاتمام مع دلائلهم؟

(دانت اور ناخن سے ذبح شدہ جانور کے پارے میں مذاہب آئندہ مع دلائل بیان کریں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت رافع بن خدنج رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ ہم ایک سفر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے، میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہم غزوات میں ہوں تو ہمارے پاس چھپریاں نہیں ہوتیں؟ آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کاتام لے کر جس چیز سے بھی خون بھایا جائے تو تم کھالو، سوائے دانت اور ناخن کے۔ دانت تو اس لیے کہ یہ ہڑی ہے اور ناخن اس لیے کہ یہ جیشی لوگوں کی چھپری ہے۔

**دانت اور ناخن کو مستثنی کرنے کی وجہ:**

جانور کو ذبح کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ سُم اللہ پڑھ کر چھپری یا کوئی بھی تیز دھار چیز جو خون بھادے سے ذبح کیا جاسکتا ہے لیکن دانت اور ناخن کو ذبح کے لیے استعمال کرنا درست نہیں ہے۔ ان دونوں کے استثناء کرنے کی وجہ یہ ہے کہ دانت ہڑی ہے جو جہات کی خوارک ہے، اس سے جانور کو ذبح کرنا درست نہیں ہے۔ ناخن کو اس لیے مستثنی قرار دیا گیا ہے کہ یہ جیشی لوگوں کی چھپری ہے اور ان سے مشابہت کی وجہ سے اس سے ذبح کرنا منع ہے۔ اغیار سے مشابہت اختیار کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: من شبه بقوم فهو منهم۔ ”جو شخص کسی قوم کی مشابہت اختیار کرتا ہے اسے ان

**دیت کا القوی و شرعی معنی:**

لفظ ”دیت“ کا القوی معنی ہے: محتول کا حق و معاوضہ۔ اس کا اصطلاحی و شرعی معنی ہے: کسی مسلمان یا ذمی کو تاذن قتل کرنے یا اس کے کسی عضو کو تلف کرنے کی وجہ سے جو شرعی تاذن واجب ہوتا ہے۔ بعض اوقات جان کے خانع کرنے کے تاذن کو ”دیت“ اور عضو کے تلف کرنے کے تاذن کو ”ارش“ کہا جاتا ہے۔

**(ب) اقسام قتل:**

قتل کی پانچ اقسام ہیں، جو درج ذیل ہیں:

(۱) قتل عد۔ (۲) قتل شبہ عمد۔ (۳) قتل خطاء۔ (۴) قتل فائمقام خطاء۔ (۵) قتل باسبب۔

**قتل اور اس کی دیت:**

حضرت امام اعظم اور حضرت امام ابو یوسف رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک دو قسم کے قتل میں دیت واجب ہوتی، اس کی تفصیل درج ذیل ہیں:

اول: قتل خطاء اس میں پانچ قسم کے ایک سو اونٹ بطور دیت واجب ہوتے ہیں:

(۱) بیس: دو سال کی اوپنیاں (۲) تین ٹین سال کی اوپنیاں (۳) تین دو سال کے اوٹ (۴) تین چار سال کے اوٹ (۵) تین پانچ سال کے اوٹ۔

دوم: قتل شبہ عمد: اس کی دیت چار قسم کے ایک سو اونٹ ہیں:

(۱) پہیں اوپنیاں دو سال کی۔ (۲) پہیں اوپنیاں تین سال کی۔ (۳) پہیں اوپنیاں تین سال کی۔ (۴) پہیں اوپنیاں پانچ سال کی۔

یا اس ہزار درہ تھم یا ایک ہزار درہ بطور دیت ہوں گے۔

سوال 6: عن رافع بن خدیج قال کنا مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم فی سفر لقتلت يا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم انا لکون فی المهازی للایات کون مفتاً مددی فقال ما انہر الدم و ذکر اسم اللہ علیہ فکل غیر السن

و گوں میں شمار کیا جاتا ہے۔

### (ب) دانت اور ناخن سے ذبح کرنے میں مذاہب آئندہ:

کیا دانت اور ناخن سے جانور کو ذبح کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے اور اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ دانت یا ناخن سے کسی جانور کو ذبح کرنا جائز نہیں ہے، خواہ یہ جسم سے متصل ہوں یا الگ ہوں۔ انہوں نے حضرت رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اگر دانت اور ناخن جسم سے الگ ہوں تو ان سے جانور کو ذبح کرنا کراہت کے ساتھ جائز ہے۔ اگر یہ جسم سے متصل ہوں تو ان سے ذبح کرنا منع ہے۔ آپ نے حضرت عذری بن حاتم رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! جب ہم میں سے کوئی شخص شکار پائے تو اس کے پاس چھری نہ ہو کیا وہ پھر یا لاشی وغیرہ سے ذبح کر سکتا ہے؟ آپ نے جواب میں فرمایا: اَمْوِرِ الدَّمَ بِمَا شِئْتَ وَأُذْكُرِ اسْمَ اللَّهِ۔ ”تم جس چیز سے بھی خون بھا سکتے ہو، ذبح کرو اور اس پر اسم اللہ پڑھ لیا کرو۔“ اس روایت میں دانت اور ناخن کو مستثنی قرار نہیں دیا گیا۔ دانت اور ناخن سے ذبح کرنے کی ممانعت والی روایات اس صورت پر محمول ہیں جب وہ جسم سے متصل ہوں۔



## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٨ هـ / ٢٠١٧ء

### الورقة الأولى: لصحيح البخاري

مجمع الأرقام: ١٠٠ الوقت المحدد: ثلث ساعات

الملاحظة: السؤال الأول اجباري ولكل الخيار في الباقي أن تجيب عن النين

فقط

السؤال الأول: باب اى الاسلامفضل عن أبي بردہ عن أبي موسی الأشعري قال  
قالوا يا رسول الله صلی الله علیہ وسلم اى الاسلامفضل قال من سلم المسلمين من  
لسانه ويده

(ا) ترجم الحديث الى الاردية؟ (٢)

(ب) هل جواب رسول الله صلی الله علیہ وسلم مطابق للسؤال في هذا الحديث  
أم لا؟ اكتب مؤلفك بالتفصيل (١٥)

(ج) من سلم المسلمين منه هل يكون مسلماً كاملاً وان لم يأت بسائر  
الاركان؟ فما تقول في هذا؟ (١٥)

السؤال الثاني: باب نوم الجنب عن ابن عمر ان عمر بن الخطاب رضي الله عنه  
سأل رسول الله صلی الله علیہ وسلم اير قد احدهنا وهو جنب قال نعم اذا توضاً احدكم  
فليرقد وهو جنب

(الف) ترجم الحديث الى الاردية ثم بين المناسبة بين الحديث الشريف و  
ترجمة الباب؟ (١٣=٨+٥)

(ب) هل يبيهى للجنب ان ينام قبل ان يتوضأ او لا؟ اكتب اختلاف الآئمة في هذه  
المسئلة مع دلائلهم؟ (٢٠)

السؤال الثالث: عن جابر بن عبد الله قال جاء زجل والنبي صلی الله علیہ وسلم  
يخطب الناس يوم الجمعة فقال أصلحت يا فلان فقال لا قال قم فارکع

(الف) انقل الحديث الى الاردية وبين حكم الجلوس بين الخطيبين عند

الاحف؟ (٥+٨=٣١)

(ب) اذا دخل الرجل يوم الجمعة والامام يخطب هل يجوز له أن يصلّى أم لا؟

**٢٠. مذاهب الآئمة مع دلائلهم؟ (١٠+١٠)**

**السؤال الرابع:** حدثني نافع أن ابن عمر أخبره قال اطلع النبي صلى الله عليه وسلم على أهل القليب فقال وجدتكم ما وعدكم ربكم حقاً فقبل له تدعو امرأة قال ما أنت بأسمع منهم ولكن لا يجيئون

(١) ترجم الحديث الى الاردية و اكتب اسماء أهل القليب؟ ( $١٣=٨+٥$ )

(٢) كتب مقالة وجيزة على جواز سماع الموتى مزينة بالدلائل؟ (٢٠)

A horizontal row of ten solid black five-pointed stars, evenly spaced.

# درجہ عالیٰ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2017ء

محل اپرچہ: صحیح بخاری

سؤال نمبر ۱: باب ای الاسلام افضل عن ابی برده عن ابی موسیٰ الاعشری قال قالوا  
یا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ای الاسلام افضل قال من سلم المسلمين من لسانه

ويده الأردية؟

### (١) ترجمة الحديث

(٢) هل جواب رسول الله صلى الله عليه وسلم مطابق للسؤال في هذا الحديث

(۲) من مسلم المسلمون منه هل يمكن مسلماً كاملاً وان لم يات بسائر تفصیل سے پہنچ کریں )  
 ام لا؟ اکتب موقوفک بالتفصیل  
 ( کیا اس حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا جواب سوال کے مطابق ہے یا نہیں؟ اپنا موقوف

الارکان؟ فما تقول فی هذا؟  
ما اتنا حفظ رہیں، کیا وہ کامل مسلمان ہو گا خواہ باقی ارکان کو بجانہ لائے؟ آپ اس

(جس سے میلان  
تھا کی تکیں؟

بارے میں اپنا موقف تعییل کرنے والے کوں سا اسلام بہتر ہے؟ حضرت ابو بردہ رضی اللہ عنہ، حضرت مولیٰ اشری رضی

ترجمہ (۱) : (۲)

اللہ عنہ کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ صحابہ کرام نے عرض کیا: یا رسول اللہ! کون سا اسلام افضل ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب دیا: وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان حفظ ہیں۔

(۲) آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا جواب سوال کے مطابق ہوتا: زیر بحث حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے صحابہ کرام کو دیا جانے والا جواب سوال کے مطابق ہے، کیونکہ دونوں (اسلام اور سلم) کا مادہ ایک ہے۔ چونکہ عموماً ایک انسان کو دوسرے سے زبان اور ہاتھ کے ذریعے گزندہ پہنچتی ہے، اس لیے ان دونوں اعضا کا ذکر خصوصیت سے کیا گیا ہے ورنہ کسی بھی طریقہ یا کسی بھی عضو سے کسی کو تکلیف پہنچانا حرام، کمال اسلام کے منافی اور قابل گرفت عمل ہے۔

(۳) جس سے مسلمان حفظ ہیں، کامسلمان ہوتا: دریافت طلب یہ بات ہے کہ جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان حفظ ہیں، کیا وہ مسلمان کامل ہو گا خواہ وہ دیگر امور وار کاں (نماز، روزہ، زکوٰۃ اور حج) بجانہ لاتا ہو؟

اس کا جواب یہ ہے کہ مسلمان ہونے کی دو صورتیں ہیں: (۱) مسلمان اعتقادی: یہ وہ ہے جس کے عقائد و افکار مسلمانوں جیسے ہوں اور وہ کسی اسلامی عقیدہ کا منکر نہ ہو۔ (۲) مسلمان عملی: وہ ہے جس کے عقائد و نظریات اسلامی ہونے کے ساتھ ساتھ اسلامی اعمال (عن نماز، روزہ، زکوٰۃ اور حج پر بھی عمل پیرا ہو)۔ صورت مسئولہ میں مسلمان کی پہلی تم مراد ہے یعنی جس سے دوسرے مسلمان حفظ ہیں وہ اعتقادی اعتبار سے مسلمان کامل ہو گا لیکن اعمال و عبادات بجانہ لانے کا گناہ اسی کے ذمہ باقی رہے گا جس کی تلاش کے لیے اسے عملی اقدام کرنا ہو گا۔

سوال نمبر 2: باب نوم الجنب عن ابن عمر ان عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سائل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایر قد احدنا وہ جنب قال نعم اذا تو ضا احد کم فلیرقد وہ جنب

(الف) ترجم الجدید الى الاردية ثم بين المناسبة بين الحديث الشريف و ترجمة الباب؟

(حدیث کا ایروپر ترجمہ کریں پھر حدیث شریف اور ترجمہ الباب کے درمیان مطابقت بیان کریں؟)

(ب) هل ينبغي للجنب ان ينام قبل ان يتوضأ اولا؟ اكتب اختلاف الآئمة في هذه

المستلة مع دلائلهم؟

(یا جن شخص دفعویے بغیر سوکتا ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں مذاہب آئمہ بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث: حالت جذابت میں ہونے کا بیان، حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا: یا رسول اللہ! کیا ہم میں سے کوئی شخص حالت جذابت میں ہو سکتا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہاں، جب تم میں سے کوئی شخص وضو کر لے تو وہ حالت جذابت میں ہو سکتا ہے۔

**حدیث اور ترجمۃ الباب میں مطابقت:** ترجمۃ الباب اور حدیث میں مطابقت بالکل عیا ہے، اس طرح کہ جب کسی کے وضو کرنے سے وہ جذابت سے نہیں کل کل سکتا، کیونکہ وضو غسل کا قائم مقام نہیں ہے۔ جب وضو کرنے سے جبکہ جذابت سے نہیں کل کل سکتا تو وضو کرنے کے بعد بھی وہ جبکہ رہے گا۔ اس طرح حدیث سے حالت جذابت میں ہونے کا جواز ثابت ہوا جبکہ ترجمۃ الباب میں بھی سمجھا مسئلہ بیان ہوا ہے۔ ہاں جبکہ کاسونے سے قبیل وضو کرنا مستحب ہے۔ یاد رہے کہ یہاں وضو سے مراد وضوہ صاف ہے لیکن ہاتھ من دوڑا اور کلی کرنا۔

### (ب) وضو کے بغیر جبکہ کسونے کے مسئلہ میں مذاہب آئندہ: کیا جبکہ وضو کے بغیر سوکتا

ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں آئندہ فتنہ کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام عظیم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ جبکہ شخص وضو کے بغیر سوکتا ہے لیکن وضو کرنا مسنون ہے، آپ نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے: اس کے جواز کی وجہ یہ ہے کہ وضو غسل کے قائم مقام نہیں ہے۔ لہذا وضو کے بعد بھی انسان حالت جذابت میں ہوتا ہے۔

۲- آئندہ ثلاثہ کا موقف ہے کہ کوئی جبکہ شخص وضو کے بغیر حالت جذابت میں نہیں ہو سکتا، انہوں نے بھی زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ جبکہ شخص جب وضو کر لیتا ہے تو وہ حالت سے خارج ہو جاتا ہے۔ حضرت امام عظیم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ ثلاثہ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ وضو، غسل کا قائم مقام نہیں ہوتا۔ لہذا وضو کرنے سے انسان حالت جذابت سے خارج نہیں ہوتا۔

سوال نمبر ۳: عن جابر بن عبد اللہ قال جاء رجل والنبي صلی اللہ علیہ وسلم يخطب

الناس يوم الجمعة فقال أصلحت يا للان فقال لا قال ثم فاركع

(الف) **النقل الحديث الى الارادية وبين حكم الجلوس بين الخطيبين عند**

الاحاف؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور دونوں خطبوں کے درمیان بینے کا حکم عند الاحاف کیا ہے؟)

(ب) **اذا دخل الرجل يوم الجمعة والامام يخطب هل يجوز له أن يصلی ام لا؟**

بین مذاہب الائمه مع دلائلہم؟  
 (جعہ کے دن جب کوئی شخص اس وقت (مسجد میں) آئے امام خطبہ دے رہا ہو تو کیا وہ نماز پڑھ سکتا ہے یا نہیں؟ مذاہب آئمہ مع دلائل بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ انہوں نے کہا:  
 جعہ کے دن ایک شخص اس وقت آیا جبکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کو خطبہ ارشاد فرمائے تھے، میں آپ نے (اس سے) فرمایا: اے قلن! کیا تم نے نماز (سنیں) پڑھ لی ہے؟ اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ! نہیں، آپ نے فرمایا: تم کھڑے ہو کر نماز پڑھو۔

دونوں خطبوں کے درمیان بیٹھنے کا شرعی حکم: اس بات میں کوئی تک نہیں کہ نماز جعہ کے لیے خطبہ شرط و فرض ہے جبکہ دو خطبے مسنون ہیں اور خطبہ دونوں خطبوں کے مابین بیٹھنے کا۔ سوال یہ ہے کہ عند الاحاف خطبہ کے دونوں خطبوں کے درمیان بیٹھنے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ بیٹھنا مسنون ہے، اگر کوئی خطبہ دونوں خطبوں کے درمیان بیٹھنے بغیر دونوں خطبوں کو ملا کر ایک خطبہ بنا دیتا ہے اور نماز پڑھا دیتا ہے تو یہ نماز جعہ درست ہوگی۔

(ب) خطبہ کے دوران نماز پڑھنے کے مسئلہ میں مذاہب آئمہ: جمۃ المبارک کے دن امام کے خطبہ کے دوران سنیں وغیرہ ادا کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کے زدیک امام کے خطبہ کے دوران نماز (سنیں وغیرہ) نہیں پڑھی جاسکتی۔ آپ نے ان روایات سے استدلال کیا ہے جن میں دوران خطبہ سکوت اختیار کرنے اور حرکت سے بھی منع کیا گیا ہے۔

۲- آئمہ ملاش کا موقف ہے کہ جعہ کے دن خطبہ کے خطبہ کے دوران آنے والا شخص سنیں وغیرہ ادا کر سکتا ہے، انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے، جس میں جواز کی مراحت ہے۔  
 حضرت امام اعظم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئمہ ملاش کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ یہ روایت دوسری احادیث مبارکہ سے منسوب ہے۔

سوال نمبر 4: حدیثی نافع ان ابن عمر اخبرہ قال اطلع النبی صلی اللہ علیہ وسلم علی اهل القلب فقال وجدتم ما وعدكم ربکم حقاً فقبل له تدعوا امواتا قال ما أنت باسمع منهم ولكن لا يجيئون

(۱) ترجم الحدیث الی الأردیہ و اکتب اسماء اهل القلب؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں اور اہل قلب کے نام لکھیں؟)

(۲) اکتب مقالہ وجیزة علی جواز سماع الموتی مزیدہ بالدلائل؟

(سماع موتی پر ایک مدل مضمون پر قلم کریں؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث: مجھے حضرت نافع رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ پیش حضرت مہابت اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے انہیں بتایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اہل قلب (کنویں میں پھیکے گئے رو سامہ کفار) پر جماں کے اور فرمایا: جس چیز (ذلت و خواری) کا اللہ تعالیٰ نے تم سے وعدہ کیا تھا کیا تم نے اسے حق پایا ہے؟ آپ کی خدمت میں صحابہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ مردوں سے مقابل ہیں؟ آپ نے جواب میں فرمایا: تم لوگ ان سے زیادہ نہیں سنتے لیکن (فرق یہ ہے کہ) وہ جواب نہیں دے سکتے۔

**اسماء اہل قلب:** اس حدیث میں اہل قلب سے مراد کفار کے کے وہ لوگ ہیں جو مسلمانوں کے ہاتھوں غزوہ بدر کے موقع پر مارے گئے تھے اور انہیں ایک کنویں میں پھینکا گیا تھا۔ خواہ ان کی تعداد متغیر ہے لیکن ان میں سے گیارہ مشہور قبائل کے رو سامہ کے اسماء درج ذیل ہیں:

- (۱) ابو جہل۔ (۲) عتبہ بن ربیعہ۔ (۳) شیبہ بن ربیعہ۔ (۴) ولید بن عتبہ۔ (۵) ابو اختری۔
- (۶) امیر بن خلف۔ (۷) علی بن امیر۔ (۸) عاص بن ہشام بن مخیرہ۔ (۹) ابو حکیمہ بن اسود بن عبدالمطلب۔ (۱۰) عقیل بن اسود۔ (۱۱) حارث بن اسود۔

(ب) سماع موتی پر مضمون: یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ انسان مرتے ہی فتحم نہیں ہوتا بلکہ اس کی حس و سماحت میں اضافہ ہو جاتا ہے، وہ آنے والے کو جانتا ہے اور سلام کرنے والے کا جواب دیتا ہے مگر زندہ لوگ اس کی آواز کو نہیں سن سکتے۔ اس مسلمہ میں چدا ایک دلائل درج ذیل ہیں:

☆ زیر بحث حدیث میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اہل قلب پر جماں کے اور ان سے یوں مقابل ہوئے: اللہ تعالیٰ نے جو تم سے ذلت و خواری کا وعدہ کیا تھا، کیا اس نے وہ پورا کر دیا ہے؟ اس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! یہ تو مردہ لوگ ہیں جبکہ آپ ان سے گفتگو فرمائے ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم لوگ ان سے زیادہ نہیں سنتے لیکن یہ لوگ جواب نہیں دے سکتے۔

☆ روایات سے ثابت ہے کہ زیارت قبور کا مسنون طریقہ یہ ہے کہ قبرستان پر جانے پر انہیں یوں سلام کیا جائے: السلام علیکم یا اہل القبور، انتم سلفنا و نحن بالخلف۔ یہ سلام کرنے کا اہل قبور جواب دیتے ہیں، آنے والے کے نام کا بھی انہیں علم ہو جاتا ہے۔

☆ حدیث سے ثابت ہے کہ جب مسلمان اپنے متوفی کی تدبیح کے بعد واپس پڑتے ہیں، تو میت ان کے قدموں کی آواز سختی ہے۔

☆ روایات میں مذکور ہے کہ تدبیح کے بعد میت کے پاس فرشتے آتے ہیں، وہ اسے اٹھا کر بٹھاتے ہیں، اس سے تین مشہور سوالات کرتے ہیں، متوفی مسلمان ہو تو وہ آسمانی سے جواب دے دیتا ہے اور اگر کافر ہو تو وہ جواب نہیں دے پاتا۔

☆ شبِ معراج میں اللہ تعالیٰ کے حکم سے تمام انبیاء علیہم السلام اپنی قبور سے اٹھ کر مسجدِ قصیٰ میں پہنچ، خطبات ارشاد فرمائے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتداء میں نماز ادا کی۔

☆ شبِ معراج میں براق پر سوار ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم سفر پر روانہ ہوئے، سواری کا گزر حضرت موسیٰ علیہ السلام کی قبر مبارک کے پاس سے ہوا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ملاحظہ کیا کہ وہ اپنی قبر میں کھڑے ہو کر نماز ادا کر رہے ہیں۔ علاوہ ازیں مختلف آسمانوں پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انبیاء علیہم السلام سے ملاقات کی اور گفتگو بھی کی۔

الاختبار السنوي النهائي تحت اشراف تنظيم المدارس (أهل السنة) باكستان

## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة"

الثانية" للطلاب الموافق سنة ۱۴۳۸ھ / ۲۰۱۷ء

### (الورقة الثانية: لصحيح مسلم)

مجموع الأرقام: ۱۰۰

الوقت المحدد: ثلاث ساعات

السؤال الأول اجبارى ولكل الخيار فى الباقي ان تجيب عن ثلاثة

السؤال الاول: اكتب ترجمة الامام مسلم رحمة الله تعالى وبين نسبة ولامته  
وتعلمه الحديث الشريف وجهوده فى نشر الاحاديث ومصنفاته ووفاته فى اللغة  
العربية؟ (۵)

السؤال الثاني: عن ابن عمر ان رسول الله صلى الله عليه وسلم عامل أهل خير  
بشرط ما يخرج منها من نمرأ أو زرع

(۱) ترجم الحديث الى الاردية وبين الفرق بين المزارعة والمحابرة؟  
(۱۰=۵+۵)

(۲) اكتب اختلاف الفقهاء الكرام فى جواز المزارعة وعدم جوازها  
مع الدلائل؟ (۵)

السؤال الثالث: عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال لا يأكل أحد  
من لحم اضحيته فوق ثلاثة أيام

(۱) ترجم الحديث الشريف الى الاردية مع ذكر من الاضحية؟ (۱۰=۵+۵)  
(۲) هل يجوز امساك لحوم الاضاحى لوق ثلاثة أيام أم لا؟ بين موقفك مع  
الدلائل تفصيلاً (۵)

السؤال الرابع: عن سليمان بن بريدة عن أبيه ان النبي صلى الله عليه وسلم قال  
من لعب بالنرد ثير فلكانما صبغ بيده فى لحم خنزير و دمه

(۱) ترجم الحديث الشريف الى الاردية ثم بين معنى الألفاظ المنحوطة مع  
ضبط الاعراب عليها؟ (۱۰=۳+۳+۴)

(۲) ما حكم اللعب بالنرد ثير والشترنج؟ ان كان اختلاف الفقهاء فيما

## لَا كِبَرْ مُعَ الدَّلَالِ؟ (١٥=٨+٧)

**السؤال الخامس:** عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لمن حابه ربعة أحدكم من احدكم بعضاكه اذا وجلدها

- (١) انقل الحديث الى الارabic واذكر معنى التوبة مع اركانها؟ ( $10=3+3+3$ )

(٢) هل يجحب قبول التوبة على الله تعالى أم لا؟ اكتب مذهب اهل السنة والمعتزلة مع الدلائل في هذه المسئلة (١٥)



## درجہ عالمیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2017ء

دوسرا پڑھہ: صحیح مسلم

**سؤال نمبر ١: اكتب ترجمة الامام مسلم رحمة الله تعالى وبين نسبة ولادته وتعلم الحديث الشريف وجهوده في نشر الأحاديث ومصنفاته ووفاته في اللغة العربية؟**

(حضرت امام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ کے حالات، آپ کا نسب نامہ، آپ کی ولادت، آپ کا حصول حدیث شریف، اشاعت احادیث میں آپ کی خدمات، آپ کی تصنیف اور آپ کی وفات کے بارے میں عربی زبان میں معمون لکھیں؟)

جواب: ترجمة الامام مسلم بن حجاج رحمه الله تعالى: ولادته ونسبه:

وهو ولد بنی شاپور وهي من قرية خرامان في سنة ٢٠٣ هجري . ونسبة : ابوالحسين  
الإمام مسلم بن الحجاج بن مسلم بن ورد بن كرشاط القشيري . رحمهم الله تعالى  
طلب الحديث الشريف : ذهب لتعلم الحديث الى مدن كثيرة والبعض منها في

الإنجليزية

## **العراق والجaz والشام ومصر والرئ وغیرها**

**مبالغه: تعلم الحديث الشريف عن شيخ عصره وبعض اسماء منهم في**

الإثنين

يعيني بن يحيى و محمد بن يحيى ذهلي و احمد بن حنبل و اسحاق بن راهوية  
وعبد الله بن مسلم الكعبي و احمد بن يونس و اسماعيل بن ابي اريض و سعيد بن

منصور و عون بن سلام و داؤد بن عمرو و شیان بن فروخ و محمد بن اسماعیل  
البخاری رحمہم اللہ تعالیٰ

لامہ: احمد منه کثیر من الناس الحدیث الشریف و بعض اسماء منهم لی  
الایہ:

ابو الفضل احمد بن مسلمہ و ابراهیم بن ابی طالب و ابو عمر الخناف و  
حسین بن محمد و ابو عمرو المستعملی و صالح بن محمد و محمد بن عبدالوهاب  
وعلی بن حسین بن جنید و ابن خزیمہ و ابن صاعد و محمد بن عبد بن حمید و  
ابو حامد ابن الشرقی وغیرہم رحمہم اللہ تعالیٰ

جهودہ لی لشہر الحدیث و مصنفاتہ: وجہہ لی جمیع حجاتہ لشہر الحدیث وہ  
لی صورت التلریس والتصنیف و مصنفاتہ کثیر و بعض اسماء منهم لی الایہ:

(۱) الصحیح للمسلم . (۲) المسند الكبير . (۳) کتاب الاسماء والکنی . (۴)  
کتاب الجامع علی الباب . (۵) کتاب العلل . (۶) کتاب الودنان . (۷) کتاب  
الافراد . (۸) کتاب سوالات احمد بن حنبل . (۹) کتاب حلیث عمرو بن شعب .  
(۱۰) کتاب الافتراق . (۱۱) کتاب مثالیخ مالک . (۱۲) کتاب مثالیخ لوری .  
(۱۳) کتاب مثالیخ شعبہ .

وفاته: هو توفي عشيّة الاحد لست بقين من رجب سنة احادی وستین و مائتين  
(۲۶۱ هجری)

السؤال الثاني: عن ابن عمر ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عامل اهل خیر  
بشرط ما يخرج منها من ثمر او زرع

(۱) ترجم الحدیث الى الاردية و بين الفرق بين المزارعة والمخابرة

(حدیث کا ترجمہ کریں اور مزارعہ و مخابرات میں فرق واضح کریں؟)

(۲) اکتب اختلاف الفقهاء الکرام لی جواز المساقاة والمزارعة و عدم جوازها

مع الدلائل؟

(مساقات اور مزارعہ کے جواز و عدم جواز میں مذاہب آئندہ دلائل بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ جیکہ رسول کرم

صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خیر سے بیداوار کے بارے میں حصہ و مول کرنے کا معاملہ طے کیا خواہ وہ

(بیداوار) پھل ہوں یا کھٹی ہو۔

مزارعut اور مخابرت میں فرق: دنوں کی تعریف ذیل میں پیش کی جاتی ہے:  
 ا- مزارعut: کسی کو اپنی زمین اس طور پر کاشت کے لیے دینا کہ جو کچھ بیدار ہو گی دونوں میں نصف نصف یا ایک تہائی یا دو تہائی تقسیم ہو جائے گی، اس کو مزارعut کہتے ہیں۔  
 ۱۱- مخابرت: زمین کو بیانی پر دینا یا اس طور کر ایک شخص کی زمین ہو اور دوسرا شخص بیانی باڑی کرے گا جبکہ بیدار پہلے سے طے شدہ حصہ کے مطابق تقسیم کر لی جائے گی۔

فرق: دنوں کی تعریف سے فرق عیا ہے۔  
 (ب) مساقات اور مزارعut کے جواز و عدم جواز میں مذاہب آئندہ: مزارعut کی تعریف اور گزر ہجکی ہے اور مساقات کی درج ذیل ہے:  
مساقات: پہلوں کی بیدار سے میں حصہ کے عوض درختوں کی دیکھ بھال کرانا، مساقات کہلانا۔

مزارعut کے جواز و عدم جواز میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:  
 ۱- آئندہ ثلاث ایضاً امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام مالک اور حضرت امام شافعی رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ مزارعut ناجائز ہے، انہوں نے درج ذیل احادیث سے استدلال کیا ہے:  
 (۱) حضرت عبداللہ بن سائب رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں نے حضرت عبداللہ بن محقق رضی اللہ عنہ سے مزارعut کے شرعی حکم کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے جواب دیا: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے میں اس سے منع کیا تھا۔  
 (ii) حضرت رافع بن خدنگ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ہم لوگ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں کاشکاری کیا کرتے تھے، زمین کو تہائی یا چوتھائی بیدار کے عوض کرائے پر دیتے تھے، ایک دفعہ میرے بچا آئے اور انہوں نے کہا: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں نفع آور چیز سے منع کر دیا ہے، اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت میں علی نفع ہو سکتا ہے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زمین کو تہائی یا چوتھائی بیدار کے عوض کرائے پر دینے سے منع کر دیا ہے، زمین کے مالک کو حکم دیا ہے کہ وہ زمین میں خود زراعت رکے یا کسی کو زراعت کے لیے فراہم کرے، زمین کو کرائے پر دینے یا اس کے علاوہ کسی صورت کو آپ نے ہاپنہ کیا۔

۲- حضرت امام ابویوسف، حضرت امام محمد اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ مزارعut مطلقاً جائز ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے، حس میں جواز کی صراحت ہے۔

احتلاف کے ہاں حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے قول پر فتویٰ نہیں ہے یہاں

یوسف اور حضرت امام محمد تمہار اللہ تعالیٰ کے قول پر نوٹی ہے۔  
 آئمہ ثلاثی کی دلیل کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ خپور القدس صلی اللہ علیہ وسلم نے مطاقت از راعت سے منع نہیں کیا تھا بلکہ ایک خاص صورت سے منع کیا تھا جس میں مراجعت کا عمل کرنے والے اور مالک کا نقصان ہوتا تھا۔ وہ صورت یہ ہے کہ مالک زمین یہ بات کہتا تھا کہ زمین کے اس حصہ کی پیداوار میری ہوگی، اس حصہ کی پیداوار تیری ہوگی، پھر بعض اوقات اس حصہ میں پیداوار خوب ہوتی اور اس حصہ میں بالکل پیداوار نہ ہوتی، بعض اوقات معاملہ اس کے برکش بھی ہوتا تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس صورت سے منع کر دیا تھا۔

**سوال نمبر ۳:** عن ابن عمر عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم انه قال لا يأكل أحد من لحم الضحى لفوق ثلاثة أيام

- (۱) ترجم الحدیث الشریف الی الاردویہ مع ذکر سن الاضحیہ؟  
 (حدیث کا اردو ترجمہ کریں؟ علاوه ازیز قربانی کے جانوروں کی عمر میں بیان کریں؟)
- (۲) هل یجوز امساك لحوم الاضحی لفوق ثلاثة أيام أم لا؟ بین مؤلفک مع الدلائل تفصیلاً  
 (کیا قربانی کا گوشت تین دن سے زائد رکنا جائز ہے یا نہیں؟ اپنا موقف تفصیل سے بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بیان کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم میں سے کوئی شخص قربانی کا گوشت تین دن سے زائد رکنا کوئی نہ۔

- قربانی کے جانوروں کی عمری:** صرف تین قسم کے جانور قربانی کے جاسکتے ہیں:
- اکبر: اس میں بکری، پھتری، پھتری، دنبہ اور دنی سب شامل ہیں۔
  - گائے: اس میں پھتری، بیمن اور بینا سب شامل ہیں۔
  - اوٹ: اس میں اوٹی بھی شامل ہے۔

ہر قسم کے جانور کی عمر ایک سال، دوسری قسم کے جانور کی عمر دو سال اور تیسرا قسم کے جانور کی عمر کم از کم پانچ سال ہوئی چاہیے۔

- (ب) قربانی کا گوشت تین دن سے زائد رکنے کا شرعی حکم: مسئلہ پر دریافت کیا گیا ہے کہ قربانی کے جانور کا گوشت تین دن سے زائد رکنے کرنا اور اسے اپنے استعمال میں لانا جائز ہے یا نہیں؟ اس احتجاج کا موقف ہے کہ ایسا کرنا جائز ہے۔ اس مسئلہ میں ان روایات سے استدلال کیا گیا

ہے، جن میں صراحت ہے کہ صحابہ کرام تین دن سے زائد قربانی کا گوشت استعمال میں لاتے تھے اور یہ سب کچھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اجازت سے ہوتا تھا۔

زیر بحث حدیث کا جواب یہ ہے کہ یہ روایت جواز والی روایات سے منسوخ ہے، کیونکہ ابتداء نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تین دن سے زائد قربانی کا گوشت ذخیرہ کرنے اور اسے اپنے استعمال میں لانے سے منع کیا تھا، اس ممانعت کی وجہ مہاجرین اور غرباء کو گوشت فراہم کرنا مقصود تھا، غربت کی وجہ سے قربانی کرنے والے لوگ کم تھے جبکہ قربانی کرنے والوں اور گوشت کھانے والوں کی تعداد زیاد تھی۔ بعد میں مہاجرین اور غرباء کی مالی حیثیت بہتر ہو جانے کے نتیجے میں قربانی کرنے والوں کی اکثریت ہو گئی، قربانی نہ کرنے والوں کی تعداد بالکل قلیل رہ گئی، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے گوشت تین دن سے زائد ذخیرہ کرنے اور اپنے استعمال میں لانے کی بھی اجازت دے دی۔

سوال نمبر ۴: عن سليمان بن بريدة عن أبيه ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال من

لَعْبٌ بِالنَّرْدِ شَيْرٌ فَكَأْنَا مَا صَبَغَ يَدَهُ فِي لَعْمٍ خَنْزِيرٍ وَ دَمَهُ

(۱) ترجم الحدیث الشریف الى الاردية ثم بين معنی الألفاظ المخطوطة مع

ضبط الاعراب عليها؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں پھر خط کشیدہ الفاظ کے معانی بیان ضبط اعراب کے بیان کریں؟)

(۲) ما حکم اللَعْبِ بِالنَّرْدِ شَيْرٍ وَ الشَطْرَنْجٍ؟ أَنْ كَانَ اخْتِلَافُ الْفَقَهَاءِ فِيهِما

فَاكْتَبْ مَعَ الدَلَالِلِ

(زد شیر (چور) اور شترنچ کھیل کا حکم کیا ہے؟ اگر اس میں فقهاء کا اختلاف ہو تو اسے بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت سليمان بن بريدة رضي الله عنه اپنے والدگرامی کے حوالے

ہے بیان کرتے ہیں کہ پیش رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص نے چور کھیلا کویا اس نے اپنا ہاتھ خنزیر کے گوشت اور اس کے خون میں رندا۔

خط کشیدہ الفاظ کے اعراب: بالنرد شیر

بالنرد شیر کا معنی: (۱) چور کی گوٹ۔ (۲) شترنچ کا مہرہ

(ب) چور اور شترنچ کھیل کا شرعی حکم: ان دونوں کھیلوں میں ورزش نہیں ہے اور نہ کوئی اس

کے علاوہ فائدہ ہے، اس لیے یہ دونوں کھیلوں منوع ہیں۔ ممانعت کی کئی وجوہات ہیں: (۱) وقت کا ضایاء۔

(۲) عموماً ان میں شرط لگائی جاتی ہے۔ (۳) ان میں جو الگایا جاتا ہے۔ (۴) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے

نپسند کیا ہے۔

مذاہب آئمہ: ان دونوں کھیلوں میں آئمہ کا اختلاف ہے۔ حضرت امام اعظم رحمہ اللہ تعالیٰ کا

موقف ہے کہ اگر یہ دونوں کھیل شرط اور جو اسے خالی ہوں تو حرام نہیں ہوں مگر وقت کے ضایع کی وجہ سے مکروہ ہوں گے۔ دیگر آئندہ فتنہ کے زدیک مطلقاً حرام ہیں، کیونکہ کم از کم وقت کا ضایع تو ضرور اور فضول خرچ کرنے والے کو قرآن نے شیطان کا بھائی قرار دیا ہے۔ ہاں شرط یا جواشال ہو تو یہ کمال درجہ کے حرام ہوں گے۔

**سوال نمبر ۵: عن ابی هریرۃ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لہ اشد فرحا بتوبۃ احد کم من احد کم بفضالہ اذا وجدھا**

(۱) انقل الحدیث الی الاردية واذکر معنی التوبۃ مع ارکانها؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں، توبہ کا معنی اور اس کے اركان بیان کریں؟)

(۲) هل یجب قبول التوبۃ علی اللہ تعالیٰ ام لا؟ اکب مذهب اهل السنة والمعزلة مع الدلائل فی هذه المسئلة

(کیا توبہ قبول کرنا اللہ تعالیٰ پر واجب ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں اہل سنت اور معزلہ کا مذهب کیسیں؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے انہوں نے کپا کریں اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: حتم بخدا! تم میں سے کسی کے توبہ کرنے سے اللہ تعالیٰ اس شخص سے زیادہ خوش ہوتا ہے، جسے گم شدہ سواری دستیاب ہونے پر خوشی ہوتی ہے۔

**توبہ کا معنی وارکان:** لفظ توبہ کا معنی ہے: رجوع کرنا، اعادہ کرنا، پھرنا۔ اس کا اصطلاحی معنی ہے: اپنی غلطی کا اعتراف کرتے ہوئے معافی مانگنا اور آئندہ اس غلطی کا اعادہ نہ کرنے کا پختہ وعدہ کرنا۔

**توبہ کے ارکان چار ہیں:**

(۱) گناہ پر تادم ہونا۔ (۲) گناہ کو پہلی فرصت میں ترک کرنا۔ (۳) آئندہ گناہ نہ کرنے کا عزم صمیم کرنا۔ (۴) حسب طاقت صادر ہونے والے گناہ کا مدارک کرنا۔

(ب) **توبہ قبول کرنے کے وجوب یا عدم وجوب میں مذاہب:** اہل سنت کا مذهب ہے کہ توبہ قبول کرنا اللہ تعالیٰ پر واجب نہیں ہے، کیونکہ وجوب اللہ تعالیٰ کے عجز کو ظاہر کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ عجز سے پاک ہے۔ تاہم توبہ قبول کرنا، اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہے۔ عجز لکھتے ہیں کہ توبہ کرنے والے کی توبہ قبول کرنا، اللہ تعالیٰ پر واجب ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کا وعدہ کیا ہے اور وعدہ کا اینما ضروری ہوتا ہے۔

الاختبار السنوي النهائي تحت اشراف تنظيم المدارس (أهل السنة) باكستان

## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب الموافق سنة ۱۴۳۸ھ / ۲۰۱۷ء

### ﴿الورقة الثالثة: لجامع الترمذى﴾

المجموع للأرقام: ۱۰۰  
الوقت المحدد: ثلاثة ساعات

السؤال الاول اجرارى ولک الخيار فی الیوائی ان تجیب عن النین فقط

السؤال الاول: عن ابی ابوب الانصاری قال قال رسول الله صلی الله علیه وسلم اذا اتيتم بالماط فلا تستقبلوا قبلة بفاطط ولا بول ولا تستدبروها ولكن شرقوا او غربوا

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية بعد وضع الاعراب على متن الحدیث  
(۱۰+۵=۱۵)

(ب) من هو ابوابویب الانصاری؟ بين بعض خصالصه مع ذکر اسمه؟ (۱۰)

(ج) اذکر مذاهب الآئمه فی استدبار القبلة عند الخلاعه مع دلائلهم؟ (۱۳)

السؤال الثاني: عن زیاد بن الجارث الصدائی قال امرنی رسول الله صلی الله علیه وسلم ان اذن فی صلوة الفجر فاذلت فلاراد بلال ان يقیم فقال رسول الله صلی الله علیه وسلم ان اخا صدائے قد اذن ومن اذن فهو يقیم

(الف) شکل الحدیث ثم ترجمه الى اللغو الاردية؟ (۷+۶=۱۳)

(ب) هل یجوز لغير المؤذن ان یقیم أم لا؟

بين مذهب الامام الشافعی ومذهب الامام ابی حنیفة رحمهما الله مع دلائلهم؟  
(۱۰+۱۰=۲۰)

السؤال الثالث: عن الشعیی قال صلی بنا المغیرة بن شعبہ فنهض فی الرکعتین فسبح به القوم وسبح بهم للماقضی صلوته سلم ثم مجد مجددی السہر وهو جالس لم حدثهم ان رسول الله صلی الله علیه وسلم فعل بهم مثل الذى فعل

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية وبين معنی التسبيح والتتصفیح؟ (۷+۶=۱۳)

(ب) موضع سجود السهو قبل السلام اور بعدہ؟ بنو اتوا الفقهاء الكرام فی  
هذا المسئلة مع الدلائل؟  $۲۰=۱۰+۱۰$

السؤال الرابع: عن عمران بن حصين عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال لا جلب ولا جنب ولا شدار فی الاسلام ومن انتہب نہیہ للیں منا

(الف) ترجم الحدیث الی الاردوہ واشرح العبارة المخاطرۃ

شعاب؟  $۱۳=۶+۷$

(ب) اکب تعریف لکاح الشدار وہ ہو جائز ام لا؟ بنو فیہ اتوا الآئۃ

رحمہم اللہ تعالیٰ  $۲۰=۱۵+۵$



## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت ۲۰۱۷ء

### ﴿تیسرا پرچہ: جامع ترمذی﴾

السؤال الاول: عَنْ أَبِي أَيْوبَ الْأَنْصَارِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا آتَيْتُمُ الْغَالِطَ فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِهَاتِطٍ وَلَا بَوْلٍ وَلَا تَسْتَدِيرُوْهَا وَلِكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا

(الف) ترجم الحدیث الی الاردوہ بعد وضع الاعرب علی متن الحدیث؟

(متن حدیث پر اعراب لگانے کے بعد اور دونیں ترجمہ کریں؟)

(ب) من هو ابوایوب الانصاری؟ بنی بعض خصائصہ مع ذکر اسمہ؟

(حضرت ابوایوب الانصاری رضی اللہ عنہ کون ہیں؟ ان کے نام سیت بعض خصوصیات پر در قلم کریں؟)

(ج) اذکر مذاہب الآئۃ فی استدبار القبلة عند الغلاء مع دلائلہم؟

(بیت الحکام میں استدبار قبلہ کی صورت میں مذاہب آئینیں کریں؟)

جواب: (الف) اعراب بر متن حدیث: اعراب اور متن حدیث پر لگائیے گئے ہیں۔

ترجمہ الحدیث: حضرت ابوایوب الانصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے انہوں نے کہا: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم بنا پیٹاپ کرنے کے لیے طہارت خانہ میں جاؤ، تو تم چوڑا یا بڑا پیٹاپ کرتے وقت قبلہ کی طرف منہ کرو اور نہ اس کی طرف پشت کرو لیں تم مشرق کی طرف یا مغرب کی

طرف من کرو۔

(ب) حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ کے خصائص: آپ کی کنیت ابوالیوب، نام خالد، قبیلہ بنو نجار سے تعلق تھے۔ پورا نام یوں ہے: ابوالیوب خالد بن زید بن کلیب انصاری بنو نجاری رضی اللہ عنہ۔ آپ کے خصائص حسب ذیل ہیں:

میزبان نبوی صلی اللہ علیہ وسلم: جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ منورہ پہنچے تو اس کے باشندوں نے ادب و احترام اور عقیدت و محبت سے بھرے ہوئے ذل و نگاہ کو فراش راہ کر دیا۔ انہوں نے اپنے گروں کے پٹ و اکر دیئے کہ آپ ان کے امداد پوری عزت و توقیر کے ساتھ جلوہ فرماؤں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے چھر روز میں کی مصافاقاتی بستی تباہ میں گزارے اس دوران آپ نے دہاں ایک مسجد تعمیر کی۔ وہ اپنی مسجد تھی جس کی بنیاد تقویٰ پر کمی گئی تھی پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم دہاں سے اپنی اونٹی پر سوار ہو کر لکھے اور مدینہ کے تمام بڑے بڑے سردار اس کے راستے میں کھڑے ہو گئے۔ ان میں سے ہر ایک کے دل میں یہ حسین آرز و کر و نیشن لے رہی تھی کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے گمراہی میں قیام کرنے پر آمادہ کرنے کا شرف حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے۔ تمام سرداران یہ رب باری باری اونٹی کے آگے کھڑے ہو جاتے اور اس کا راستہ روک کر عرض کرتے: ”اے اللہ کے رسول! آپ ہمارے یہاں قیام فرمائیں۔ ہم اپنی قوت، ساز و سامان اور کثیر افراد کے ذریعے آپ کی پوری پوری حفاظت کریں گے“ لیکن آپ ہر ایک کو جواب دیتے کہ اسے چھوڑو۔ یہ اللہ عز و جل کی طرف سے مامور ہے۔

قدرت کا کرشمہ: اونٹی اپنی تھیں منزل کی طرف بڑھتی رہی اور پر شوق نہ ہیں آرز و مند قلوب کے جلو میں اس کا تعاقب کرتی رہیں۔ جب وہ کسی مکان کے سامنے پہنچ کر اس سے آگے نکل جاتی تو اس کے یکنہوں پر حزن و ملال طاری ہو جاتا۔ ان کے اوپر مایوسی اور نہ امیدی مسلط ہو جاتی۔ ان کے بعد والوں کے دلوں میں امید کی شمع جگتا اونٹی تھی۔ اونٹی اسی طرح ایک ایک کر کے مختلف گروں کے سامنے سے گزرتی رہی اور لوگ اپنی محروم پر غم و اندوہ کی تصوری بنے اس خوش بخت کو جانے کے شوق میں۔ جس کے حصے میں یہ نعت سرمدی آنے والی تھی، اس کے پیچے پیچے چلتے رہے۔ حتیٰ کہ اونٹی حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ کے مکان کے سامنے خالی پڑبے ہوئے میدان میں پہنچ کر بیٹھ گئی۔ لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس کی پشت سے اتر کر پیچے تشریف نہیں لائے۔ تمہاری دیر بیٹھنے کے بعد وہ ایک جھلکے کے ساتھ اونٹی اور آگے چل پڑی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی نکیل ڈھمل چھوڑ دی۔ چند قدم چل کر اونٹی مڑی اور واہک آکر اسی جگہ دوبارہ بیٹھ گئی جہاں پہلی بار بیٹھ گئی۔ پہلے کہ حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ کا دل فرحت و انبساط سے لبریز ہو گیا۔ اور وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا استقبال کرنے کے لیے تیزی سے لپکے۔ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا سامان اٹھا لیا اور اسے خوشی خوشی اپنے گمراہ طرح لائے جیسے دنیا کا۔

سہراخانان کے ہاتھوآ گیا ہو۔

آداب نبوت بجا لانا: حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ کا مکان دو منزل تھا۔ انہوں نے بالائی منزل کو اہل خانہ کے ساز و سامان سے خالی کرایا تاکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس میں قیام فرمائیں۔ لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ٹھلا منزل کو بالائی منزل پر توجیح دی اور اسے اپنے قیام کے لیے پسند فرمایا۔ حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مرضی کے آمیزہ سر تسلیم ختم کر دیا۔ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اسی جگہ تعمیرایا جسے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے پسند فرمایا تھا۔ جب رات ہوئی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی خواجہ گاہ میں تشریف لے جائے تو حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ اور ان کی الہمہ بالائی منزل میں چلے گئے، لیکن جیسے ہی انہوں نے دروازہ بند کیا تو ان کے دل میں خیال آیا اور انہیں الہمہ سے مخاطب ہوئے: ”تمہارا بھلا ہو یہ ہم نے کیا کیا؟ کیا یہ بات مناسب ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقیح اور ہم ان سے اوپر ہیں؟ کیا یہ بات ہم کو زیب دیتی ہے کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اوپر چلیں؟ کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور وحی الہمی کے درمیان حائل ہونا ہمارے لیے زیب ہے؟ آہ! اس صورت میں تو ہم جاہد بر باد ہو جائیں گے۔“

اس وقت دونوں میاں یہوی خخت حیرانی اور پشیمانی سے دوچار تھے اور ان کی سمجھ میں کچھ نہیں آ رہا تھا کہ وہ کیا کریں۔ وہ رات بھر بے چین رہے۔ آخر کار ان کو اس وقت تھوڑا سا کون میر آیا جب وہ بالائی خانہ کے اس گوشہ میں مست گئے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اوپر واقع نہیں تھا، وہ دونوں ہیں گوشہ کیر ہو گئے۔ اگر چلتے تو تیج میں چلنے کے بجائے کنارے کنارے چلتے تھے۔ صح کو حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا: ”آج رات میں نے اور ام الیوب نے آنکھوں میں کافی ہے۔“ آپ نے وجہ پوچھی تو غرض کیا: یا رسول اللہ! رات بھر ہم کو یہ احساس بے چین کیے رکھا کہ ہم جس مکان کی بالائی منزل میں ہیں، آپ اس کے نیچے تشریف فرمائیں اور جب ہم چلتے اور حرکت کرتے ہیں تو دھول اور گرد وغبار آپ کے اوپر گر کر آپ کے لیے اذیت کا سبب بنتی ہے پھر اس پر مستزادیہ کہ ہم آپ کے اور وحی کے درمیان حائل ہونے ہیں۔

”ابوالیوب! اس کی فکر اور پرواہ مت کرو“ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو تسلی دیتے ہوئے فرمایا: ”چونکہ بکثرت لوگ میرے پاس ٹھنے کے لیے آتے رہتے ہیں اس لیے نیچے ہی رہنا میرے لیے مناسب اور آرام دہ ہے۔“

حضرت ابوالیوب کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم پر سر تسلیم ختم کر دیا اور بالائی منزل میں قیام پسند رہا۔ یہاں تک کہ ایک سر درات میں ہماراپانی کا گھر اٹوٹ گیا اور اس کا پانی اور منزل کے فرش پر کھیل گیا۔ ہم دونوں میاں یہوی اس کے پھیلے ہوئے پانی کو جذب کرنے کی طرف متوجہ ہوئے

اس وقت ہمارے پاس ایک بھی کبل تھا جس کو ہم لحاف کے طور پر استعمال کرتے تھے، اس خوف سے کہیں یہ پانی نیچے پک کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے باعث پریشانی نہ بن جائے، ہم نے اسی کبل میں پانی کو جذب کر لیا۔ پھر صحیح کے وقت میں نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر عرض کیا: میرے ماں باپ آپ پرنداءوں۔ مجھے اچھا نہیں لگتا کہ میں آپ سے اوپر رہوں اور آپ مجھ سے نیچے رہیں، پھر میں نے رات کو پیش آنے والے گھرے کا واقعہ آپ کے گوش گزار کر دیا اور آپ سے بالائی منزل میں خلسل ہو جانے کی درخواست کی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے میری یہ درخواست منظور فرمائی اور اوپر کی منزل میں خلسل ہو گئے اور میں امام ابویوب کے ساتھ نیچے آگیا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوابیوبؓ کے مکان میں تقریباً سات مینے تک قیام پڑ پر رہے۔ یہاں تک کہ جب اس زمین میں مسجد کی تعمیر کمل ہو گئی جس میں اونٹی بیٹھی تھی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان جمروں میں خلسل ہو گئے جو مسجد کے ارد گرد آپ کے اور آپ کی ازدواج مطہرات کے لیے بنائے گئے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ابوابیوب انصاری رضی اللہ عنہ کے پڑوس میں رہنے لگئے کتنے اچھے اور شریف پڑوی تھے جوان دونوں کو میر آئے تھے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت طعام کرتا: حضرت ابوابیوب انصاری رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے غیر معمولی محبت کرتے تھے اور خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی ان سے ایسی محبت تھی جس نے باہمی تکلفات کے سارے پردے درمیان سے اخحادیئے تھے۔ یہاں تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے گمراہی کمر سمجھتے تھے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ ایک روز حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ گرمی کی ایک سخت دوپہر میں گمر سے نکل کر مسجد کی طرف آئے۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے ان کو دیکھ کر پوچھا: اے ابو بکر! آپ اس وقت گمر سے کیوں نکلے ہیں؟ "بھوک کی شدت اور بے چینی کی وجہ سے" حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے جواب دیا۔ خدا کی حم! میرے گمر سے نکلنے کا سبب بھی یہی ہے، حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے کہا: اتنے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی اپنے گھرے مبارک سے تشریف لائے اور ان دونوں حضرات سے دریافت کیا: آپ دونوں اس وقت کس غرض سے اپنے اپنے گمروں سے باہر نکلے ہیں؟

"واللہ! ہم سب بھوک سے بے چین ہو کر نکلے ہیں جس کو ہم اپنے اندر شدت سے محسوں کر رہے ہیں، دونوں نے جواباً عرض کیا۔

اس ہستی کی حم جس کے تغذہ قدرت میں میری جان ہے، میں نے بھی اسی سے پریشان ہو کر گمراہ سے قدم نکلا ہے۔ آپ نے فرمایا: "اٹھے! میرے ساتھ چلیے۔" تینوں حضرات حضرت ابوابیوب رضی اللہ

عنه کے یہاں پہنچے۔ حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ کا معمول تھا کہ وہ روزانہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے کمانے کی کوئی چیز بچا کر کتھے تھے اور جب آپ کی وجہ سے تاخیر کرتے اور وقت مقررہ پر تشریف نہ لاتے تو وہ کھانا گمراہوں کو کھلادیتے۔ جب یہ لوگ دروازے پر پہنچتے تو حضرت ام البنیامین کمر سے کل کران کے پاس پہنچیں اور بولیں:

”بی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کی تشریف آوری ہماری فرست افسوس کا باعث ہے۔“

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے دریافت فرمایا: ”ابوالیوب گھاں ہیں؟“

حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی آواز مبارک سن لی۔ وہ قریب ہی اپنے کھروں کے بائی میں کام کر رہے تھے۔ وہ یہ کہتے ہوئے تیزی سے لپکے: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں کا آنا ہمارے لیے باعث انتہار ہے۔“ پھر انہوں نے کہا: ”اے اللہ کے رسول! یہ آپ کی تشریف آوری بے وقت کیے ہوئی؟ آپ تو اس وقت کبھی تشریف نہیں لاتے تھے؟“ خسرو اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”ابوالیوب تم ٹھیک کہتے ہو۔“

پھر حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ ہاتھ میں گئے اور اس میں سے کھروں کا ایک گھماکاٹ لائے جس میں تر، زطب اور بُرہ ہرم کی کھجوریں لگی ہوئی تھیں۔ پیارے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے دیکھ کر فرمایا: اسے کانے کی کیا ضرورت تھی کیوں نہ تم نے اس میں سے صرف کچھ کھجوریں لی تو ڈلیں؟ انہوں نے کہا: ”میں نے مناسب سمجھا کہ آپ اس میں سے تر، زطب اور بُرہ ہرم کی کھجور اپنی پسند کے مطابق تناول فرمائیں۔ اس کے علاوہ میں آپ کے لیے ایک بکری بھی ذبح کروں گا۔“ تو آپ نے فرمایا: اگر ذبح کرنا تو دودھاری بکری متذبح کرنا۔

پھر حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ نے بکری کا ایک سالہ بچہ لیا اور اسے ذبح کر دیا پھر انہوں نے اپنی الیس سے کہا: ایوب کی ماں! آنا کو نہ کر ہمارے لیے روٹیاں پکالو۔ تم بہت عمدہ روٹیاں پکانا جانتی ہو۔

اس کے بعد انہوں نے آدھا گوشت پکایا اور آدھے کو بھون لیا۔ جب کھانا پک کر تیار ہو گیا اور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے دنوں ساتھیوں کے سامنے رکھ دیا گیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے گوشت میں سے ایک گھڑا لیا اور اس کو روٹی میں رکھ کر فرمایا: ابوالیوب! یہ گھڑا جلدی سے قاطر رضی اللہ عنہ کو دے آؤ۔ اس کوئی دنوں سے ایسا کھانا نہیں طاہے۔

وصال: حضرت ابوالیوب انصاری کا آخری وقت آیا تو دریافت کیا گیا کہ آپ کی آخری کوئی خواہیں ہو، اسے پورا کیا جا سکتا ہے؟ آپ نے جواب میں فرمایا: عازیزان اسلام کو میر اسلام پہنچایا جائے، ان سے کہا جائے کہ ابوالیوب کی دمیت ہے کہ دشمن کی سرحد میں اندر گھس جاؤ، مجھے اخفا کر اپنے ساتھ ملے جاؤ اور میراجد خاکی تختیہ کی فصیلوں کے نیچے دفن کر دو۔ یہ دمیت کرتے ہوئے آخری پہنچیں اور واصل

جن ہو گئے۔ آپ کی آخری وصیت کا احترام کیا گیا اور اسے پورا کیا گیا۔

(ج) قضاۓ حاجت کے وقت قبلہ کی طرف منہ یا پشت کرنے میں مذاہب آئندہ کیا

قضاۓ حاجت کے وقت قبلہ کی طرف منہ یا پشت کرنا جائز ہے یا نہیں؟

اس مسئلہ میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی، حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ قضاۓ حاجت کے وقت صحراء میں تو پشت اور منہ کرنا حرام ہے لیکن بیت الحرام (چار دیواری) میں جائز ہے۔ انہوں نے درج ذیل روایات سے استدلال کیا ہے:

(i) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس بات کا علم ہوا لوگ اس بات کو ناپسند کرتے ہیں کہ قضاۓ حاجت کے وقت کعبہ کی طرف پشت یا منہ کیا جائے، آپ نے فرمایا: لوگ بہنہ حالت میں اپنی فروج کعبہ کی طرف کر سکتے ہیں۔

(ii) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ میں نے خود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بیت المقدس کی طرف چھڑ کر کے اور کعبہ کی طرف پشت کر کے قضاۓ حاجت کرتے ہوئے دیکھا ہے۔

(iii) حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قضاۓ حاجت کے وقت ہمیں قبلہ کی طرف استقبال و استدارے منع کیا تھا، پھر وصال مبارک سے ایک سال قبل میں نے خود دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم قضاۓ حاجت کے وقت کعبہ کی جانب منہ کیے ہوئے ہیں۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ قضاۓ حاجت کے وقت صحراء اور بیت الحرام میں استقبال و استدارہ قبلہ حرام ہے۔ آپ نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے، جس میں ممانعت کی صراحت ہے۔ علاوه ازیں آپ نے حسب ذیل روایات سے بھی استدلال کیا ہے:

(i) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں تمہارے لیے بہنzel ہاپ کے ہوں اور تعلیم و تربیت کرتا ہوں، آپ نے فرمایا: قضاۓ حاجت کے وقت تم میں سے کوئی شخص قبلہ کی طرف نہ اپنا چھڑ کرے اور نہ پشت کرے۔

(ii) حضرت سلمان رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تمہیں جملہ امور کی تعلیم دیتے ہیں، دریافت کیا گیا کہ کیا آپ طریقہ قضاۓ حاجت کی بھی تعلیم دیتے ہیں؟ جواب دیا: ہاں! آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں قضاۓ حاجت کے وقت استقبال و استدارہ قبلہ سے منع کیا ہے۔ علاوه ازیں آپ نے ہمیں ہاتھ سے استخواہ کرنے، پھر دل سے استخواہ کرنے اور لید سے استخواہ کرنے سے بھی منع کیا ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ ثلاثوں کی روایات کے متعدد جوابات دیتے گئے ہیں:

- ۱- ممانعت والی روایات کثیر صحابہ کرام سے منقول ہیں جبکہ جواز والی احادیث قلیل صحابہ سے منقول ہیں، کثرت کا اعتبار کیا جاتا ہے نہ کہ قلت کا۔
- ۲- ممانعت والی روایات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال ہیں اور جواز والی احادیث میں آپ کے افعال کا ذکر ہے، آپ کے اقوال کو افعال پر ترجیح حاصل ہوتی ہے۔
- ۳- سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کعبہ سے افضل ہیں، آپ کے استقبال و استدبار قبلہ سے تو ہیں کعبہ کی صورت پیدا نہیں ہوتی۔
- ۴- ممانعت والی روایات حرمت کو ظاہر کرتی ہیں اور جواز والی احادیث رخصت کو ظاہر کرتی ہیں، جب حرمت و رخصت کا مقابلہ ہو جائے تو احتیاط کا تقاضا ہے کہ حرمت والی روایات کو اختیار کیا جائے۔
- ۵- ممانعت والی روایات میں کعبہ کا احرام زیادہ ہے، لہذا عقل کا تقاضا ہے کہ ممانعت والی روایات کو ترجیح دیتے ہوئے، انہیں معمول ہے بنایا جائے۔

سوال نمبر 2: عَنْ زِيَادِ بْنِ الْخَارِبِ الصَّدَائِيِّ قَالَ أَمْرَنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ أُرْذِنَ فِي صَلَوةِ الْفَجْرِ فَأَذْنَتْ فَأَرَادَ بِلَالٍ أَنْ يُقِيمَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ الْخَاصَّةَ لِلَّذِينَ أَذْنُوا وَمَنْ أَذْنَ فَلَهُ يُقِيمُ

(الف) شکل الحديث تم ترجمته الى اللغة الاردية؟

(حدیث پر اعراب کیمی اور اس کا اردو ترجمہ کریں؟)

(ب) هل یجوز لغير المؤذن ان یقیم ام لا؟

بین مذهب الامام الشافعی ومنهاب الامام ابن حنفیة رحمهما الله مع دلائلهم؟

(کیا غیر موزن اقامت کہہ سکتا ہے یا نہیں؟ اس بارے میں امام شافعی اور امام ابوحنیفہ رحمہما اللہ

تعالیٰ کے مذاہب بیان کریں؟)

جواب: (الف) حدیث پر اعراب: اعراب اور لکاریے گئے ہیں۔

ترجمہ حدیث: حضرت زیاد بن حارث صدائی رضی اللہ عنہ کا بیان ہے: رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے حکم دیا کہ میں مجرکی اذان کہوں، لیکن میں نے اذان پڑھی۔ حضرت بالل رضی اللہ عنہ نے اقامت پڑھنے کا ارادہ کیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تمہارے بھائی صدائی نے اذان پڑھی ہے اور جو اذان پڑھے وہی اقامت پڑھے۔

(ب) غیر موزن کا اقامت پڑھنے کے مسئلے میں مذاہب آئمہ: کیا غیر موزن اقامت کہہ

سکتا ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں آئمہ فقہ کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

اس مسئلے میں دو قول ہیں:

پہلا قول: امام شافعی اور امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جو شخص اذان پڑھے، وہی شخص اقامت بھی کہے گا۔ دوسرے شخص کے لیے اقامت کہنا درست نہیں: ”مذہب قوم الی هذا الحديث.....“ سے یہی حضرات مراد ہیں۔

دلیل: عن زیاد بن الحارث الصدای رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال آتیت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم للما کان اول الصبح امری فلاذت، لم قام الی الصلاۃ فجاء بلال لیقیم، فقال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان اخا صداء اذن، ومن اذن فهو یقیم۔

استدلال: اس حدیث میں یہ ضابطہ بیان کیا گیا ہے کہ جس نے اذان دی، وہی اقامت بھی کہے گا اور اس میں یہ بھی ہے کہ آپ علی السلام نے اسی ضابطے کی وجہ سے حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو اقامت پڑھنے سے منع فرمایا تھا جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ علاوه دوسرے آدمی کے لیے اقامت کہنا درست نہیں۔

جواب: اس حدیث میں جو ضابطہ بیان کیا گیا ہے، وہ صرف افضليت پر دلالت کرتا ہے کہ عام حالات میں افضل یہ ہے کہ جس شخص نے اذان پڑھی، وہی اقامت کہے، لیکن اس بات پر دلالت نہیں کرتا کہ دوسرے شخص کے لیے اقامت کہنا درست نہیں۔ اس کا قرینہ یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اذان دینے والے کے علاوہ کسی اور سے اقامت کھلوائی ہے۔ لہذا اس حدیث سے مذکورہ بالا استدلال درست نہیں۔

دوسراؤل: حضرت امام بالک اور احتاف فرماتے ہیں کہ جس شخص نے اذان پڑھی، اس کے علاوہ کسی اور شخص کے لیے بھی اقامت کہنا جائز ہے۔ ”وَعَالِفُهُمْ فِي ذَلِكَ آخْرُونَ“ سے یہی حضرات مراد ہیں۔

دلیل (۱): عن محمد بن عبد الله بن زید عن أبيه رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال آتیت النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فاختبرتهُ کیف رأیت الاذان، فقال: القهن على بلال، فانه اندی صوتاً منك للما اذن بلال ندم عبد الله، فامر رسل اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان یقیم۔

استدلال: اس حدیث میں تصریح ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خود موزن کے علاوہ دوسرے شخص کو اقامت کہنے کا حکم دیا تھا جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اذان دینے والے کے علاوہ دوسرے شخص کا بھی اقامت کہنا جائز ہے، ورنہ آپ علی السلام یہ حکم نہ فرماتے۔

دلیل (۲) نظر: نظر کا خلاصہ یہ ہے کہ ایک مختصر اصول ہے کہ دو شخص ایک اذان کو آدھا آدھا کر کے نہیں پڑھ سکتے، جبکہ اقامت میں دو احتال ہیں: یعنی اگر اذان اور اقامت دونوں ایک چیز ہوں تو یہ جائز

نہیں کہ اذان ایک شخص دے اور اقامت دوسرانہ کہے اور اگر دونوں مستقل اور انگل انگل چیزیں ہوں تو یہ جائز ہے کہ اذان ایک شخص دے اور اقامت دوسرانہ کہے۔

اب غور کرنے سے یہ معلوم ہوا ہے کہ نماز جمعہ کے لیے خطبہ شرط ہے اور اس کے ہادی جو اس میں یہ درست ہے کہ خطبہ ایک شخص دے اور نماز کوئی اور پڑھائے۔ اسی طرح اقامت نماز کے اساب میں سے ہے، اس میں یہ بالاتفاق درست ہے کہ اقامت امام کے علاوہ کوئی اور شخص کہے، حالانکہ یہ اذان کی تہذیب نماز کے زیادہ قریب ہے۔ ان پر نظر اور قیاس کرنے کا تقاضا ہے کہ اذان اور اقامت میں بھی یہ تفریق جائز ہوئی چاہیے کہ اذان ایک شخص دے اور اقامت دوسرانہ کہے۔

سوال نمبر ۳: عن الشعیی قال صلی بنا العفیرة بن شعبہ النہض فی الرکعتین لسع  
بِهِ الْقَوْمُ وَسَعَ بِهِمْ لِلْمَا قُضِيَ صلوٰتُهُ سَلَمَ ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتِي السَّهُو وَهُوَ جَالِسٌ لَمْ  
حَدَّلْهُمْ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ فَعَلَ بِهِمْ مِثْلُ الَّذِی فَعَلَ

(الف) ترجم الحدیث الى الاردویہ وہین معنی التسبیح والتصفیح؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟ نیز تبع اور شیعہ کا معنی بتائیں؟)

(ب) موضع سجود السهو قبل السلام او بعدہ؟ بین اقوال الفقهاء الكرام في  
هذه المسألة مع الدلائل؟

(تجھہ کوئی جگہ سلام سے پہلے ہے یا اس کے بعد؟ اس مسئلہ میں اتوال فتاویٰ بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ص رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ہمیں حضرت عفیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ نے نماز پڑھائی، دور کتوں میں کفرے ہو گئے لوگوں (نمازوں) نے انہیں (بھانے کے لیے) سجان اللہ کہا، انہوں نے (نمازوں کو اٹھانے کے لیے) سجان اللہ کہا۔ پس انہوں نے جب اپنی نماز مکمل کی تو بینہ کر دیجیدے کو کیے پھر انہوں نے لوگوں (نمازوں) کو بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ساتھہ اسی طرح کیا تھا۔

تبیع اور شیعہ کا معنی: تلقین تبع کا معنی ہے: امام کو کہو یا درہاں کے لیے سجان اللہ کہا۔ تلقین کا معنی ہے: ایک ہاتھ کو دسرے ہاتھ کی پشت پر مار کر آواز پیدا کرنا، جس کا مقصد امام کو کہو کی یاد رہانی کرنا ہوتا ہے۔ تبع مردوں کے لیے اور شیعہ عورتوں کے لیے۔

(ب) امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک سلام پھیرنے سے پہلے تجھہ کیا جائے۔ ان کی دلیل حضرت عبد اللہ بن حبیبہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا آپ دو رکتوں کے بعد کفرے ہو گئے اور قده بھول گئے، آپ نے نماز جاری رکھی، پھر نماز سے قارئ ہونے کے بعد تجھہ کیے۔ یہاں فراغت سے مراد سلام سے پہلے کا وقت ہے، جیسا کہ درہی حدیث میں اس کی

وضاحت ہے۔

امام ابی حیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اگر نماز میں کسی کے باعث سجدہ کہا لازم ہوا تو وہ سلام سے پہلے ہو گا، اور اگر اضافے کی وجہ سے ہوا تو سلام کے بعد ہو گا۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ جس دن حضرت ذوالیدین رضی اللہ عنہ والا واقعہ ہوا، تو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے سلام کے بعد سجدے کیے۔

امام ابو حیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے کہ نماز میں کہو کسی صورت میں ہو، سجدہ کہو بعد میں ہو گا، دیگر فقہاء احتجاف کا بھی بھی موقف ہے۔

ان کی دلیل حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے، فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں نماز پڑھا رہے تھے کہ آپ سے ہو ہو گیا، آپ دور کھتوں کے بعد اٹھ کھڑے ہوئے، ہم نے (متوجہ کرنے کے لیے) قبیح کیا، لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز جاری رکھی، جب نماز مکمل کر کے تو سلام پھیر کر سہو کے بعد سجدے کیے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نماز میں بھولنے سے کسی واقع ہونے کی صورت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سلام کے بعد سجدہ کہو کیا۔

پھر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ جو حضرت ذوالیدینؑ کے واقعہ میں موجود تھے، وہاں نماز میں اضافے کے باعث سجدہ کہو کیا گیا، جو سلام سے پہلے تھا لیکن بعد میں حضرت فاروقؓ اعظم رضی اللہ عنہ نے نماز میں کہو سے اضافے کے باعث بھی سلام کے بعد سجدہ کہو کیا۔ متعدد صحابہ کرام سے بھی اسی مضمون کی روایات مروی ہیں۔

سوال نمبر 4: عن عمران بن حصین عن النبي صلی الله علیہ وسلم قال لا جلب ولا جنب ولا شغار فی الاسلام ومن التهاب لهبة فليس منا

(الف) ترجمہ الحدیث الی الاردیہ واشرح العبارة المخطوطة شرعا؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور خط کشیدہ الفاظ کی تشریح کریں؟)

(ب) اکتب تعریف نکاح الشفار و هل هو جائز ام لا؟ بین فیہ القوائی الآئمة

رحمہم اللہ تعالیٰ؟

(نکاح شفار کی تعریف کریں؟ اس کے جواز و عدم جواز میں اقوال فقہاء عقل کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جلب، جنب اور شفار اسلام میں جائز نہیں ہیں۔ جو شخص کسی کے مال پر ظلم اتفاق نہ کر لے، وہ ہم میں نہیں ہے۔

خط کشیدہ الفاظ کی تشریح: جنب اور جلب کی تشریح حسب ذیل ہے:

جنب: جانوروں کا مالک جانوروں کو ان کی جگہوں سے الگ کر دے تاکہ محصل (وصول کنندہ) کو انہیں خلاش کرنے اور ان کی رسائی حاصل کرنے کے لیے زحمت و پریشانی کا سامنا نہ کرنا پڑے۔

جلب: اس کا مطلب یہ ہے کہ جانوروں کی زکوٰۃ ان کی جگہوں میں جا کر وصول کی جائے، وہ مصدق (وصول کنندہ) تک کھینچ کر نہ لائی جائے۔

(ب) شفار کی تعریف: احاف کے نزدیک شفار یہ ہے کہ ایک شخص اپنی بیٹی یا بہن کا کسی دوسرے شخص سے اس کی بیٹی یا بہن کے ساتھ اپنے نکاح کے عوض میں نکاح کر دے اور ہر ایک کا عقد دوسرے کے عوض میں ہو۔ یہ نکاح صحیح ہے اور اس میں مہر مل واجب ہو گا۔

نکاح شفار کے جواز و عدم جواز میں مذاہب آئندہ علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ یہ نکاح منہی عنہ (منوع) ہے، لیکن اس میں اختلاف ہے کہ آیا اس نبی (مانعت) سے نکاح باطل ہوتا ہے یا نہیں؟ امام شافعی اور امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ نکاح باطل ہے، امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ سے ایک روایت یہ ہے کہ دخول سے پہلے نکاح صحیح ہو گا، اور دخول کے بعد صحیح نہیں ہو گا، اور ایک روایت یہ ہے کہ نکاح ہر صورت میں صحیح ہو جائے گا۔ امام ابوحنین رحمہما اللہ تعالیٰ کا مذہب یہ ہے کہ نکاح صحیح ہو گا، اور مہر مل لازم ہو گا۔ امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ سے بھی ایک روایت اسی طرح ہے۔

اس نکاح کو باطل قرار دینے والوں کا استدلال حدیث میں وارد ممانعت سے ہے، اس نکاح کو صحیح قرار دیتے ہوئے مہر مل لازم کرنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ نبی جب منہی عنہ میں موجود کسی وصف کی وجہ سے نہیں بلکہ کسی بہب خارج کی وجہ سے ہو تو منہی عنہ کے فردا کا تقاضا نہیں کرتی، جیسا کہ جہور کا موقوف ہے۔

نیز علامہ ابن حابہ رحمہما اللہ تعالیٰ لکھتے ہیں کہ حدیث میں نکاح شفار کی ممانعت ہے اور اس کا مفہوم یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بلا مہر نکاح کرنے اور فرج کو مہر قرار دینے سے منع فرمایا ہے۔ ہم بھی اس کو باطل قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ چیز شرعاً مہر نہیں ہے، لیکن یہ ایسا نکاح ہو گیا جس میں اسکی چیز کو مہر ہایا گی اجنب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتی، جیسے کوئی شخص خریا خزر کو مہر مقرر کر کے نکاح کر لے، تو اسی صورت میں بالاتفاق نکاح ہو جائے گا اور خریا خزر کی جگہ مہر مل دیتا واجب ہو گا، نکاح شفار بھی اسی طرح ہے۔

الاخبار السنی النهائی تحت اشراف تنظیم المدارس (اہل السنۃ) بپاکستان

## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة"

الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٨ھ / 2017ء

### الورقة الرابعة: لسنن أبي داؤد أثار السنن

مجموع الأرقام: ١٠٠

الوقت المحدد: ثلث ساعات

اجب عن التین من کل قسم

#### ﴿القسم الأول..... لسنن أبي داؤد﴾

السؤال الاول: عن سهل بن ابی حمزة ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم صلی باصحابہ فی خوف فجعلهم خلفه صفين فصلی بالذین یلونه رکعہ ثم قام فلم یزل قائمًا حتی صلی الذین خلفهم رکعہ ثم تقدموا وتاخر الذین کانوا قد امامهم فصلی بهم النبی صلی اللہ علیہ وسلم رکعہ ثم قعد حتی صلی الذین تخلفوا رکعہ ثم سلم

(الف) شکل الحديث ثم ترجمه الى الاردية؟ (٥+٥=١٠)

(ب) فضل الاختلاف بين الآئمة الاربعة في طريقة صلاة الخوف؟ (١٥)

السؤال الثاني: عن ربيع بن سبرة عن ابیه ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم حرم متعة النساء

(الف) ترجم الحديث الشريف وبين معنی المتعة لغة و شرعا؟ (٥+٥=١٠)

(ب) اكتب مذهب اهل الشیعہ فی نکاح المتعة مع دلائلهم وما قالوا عن دلائلنا؟ ثم رجع مذهبنا (١٥)

السؤال الثالث: عن ام سلمة قالت قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من کان له ذبح يذبحه فاذَا أهل هلال ذی الحجۃ فلا ياخذن من شعره ولا من اظفاره شيئا حتى يضحي

(الف) ترجم الحديث الى الاردية واكتب وجہ تسمیۃ الأضحیۃ والشریق؟

(٥+٥=١٠)

(ب) ما حکم الانتفاع بالاضحیۃ بعد دخول عشر ذی الحجۃ؟ بین مذاہب

## الآئمة مع الدلائل (١٥)

**﴿القسم الثاني..... آثار السنن﴾**

**السؤال الرابع:** عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه قال كت مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر فاهمت لأنزع خفيه فقال دعهما فانى أدخلتهما طاهرتين لمسع عليهما

(الف) ترجم الحديث الى الاردية وبين توقيت المسح على الخفين عند الآئمة  
الدلائل فقط؟ (١٥=٥+٥)

(ب) المسح على الخفين جائز ام لا؟ بين الاختلاف في هذه اسئلة مع  
الدلائل؟ (١٥)

**السؤال الخامس:** عن ابن عباس رضي الله عنهما قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى وهو بمكة نحو بيت المقدس والكعبة بين يديه

(الف) ترجم الحديث الشريف الى الاردية وبين مدة صلى فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم نحو بيت المقدس؟ (١٥=٥+٥)

(ب) هل في تعدد تحويل القبلة اختلاف؟ عليك ان تبين مفصلاً مدللاً (١٥)

**السؤال السادس:** عن أبي هريرة رضي الله عنه قال نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يصلى الرجل مختبرا

(الف) ترجم الحديث الى الاردية واكتب معنى الاختصار لغة واصطلاحا؟  
(١٥=٥+٥)

(ب) ما حكم الاختصار في الصلاة وغيرها ثم بين حكم النهي عن الاختصار؟

(١٥)

## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2017ء

### چوتھا پرچہ: سنن ابی داؤد آثار السنن

#### ﴿القسم الاول ..... سنن ابی داؤد﴾

سوال نمبر ۱: عن سهيل بن أبي ختمة أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى بِأَصْحَابِهِ فِي خَوْفٍ فَجَعَلَهُمْ خَلْفَهُ صَفَّيْنِ فَصَلَّى بِالَّذِينَ يَلُونَهُ رَكْعَةً ثُمَّ قَامَ فَلَمْ يَرْكِعْ قَائِمًا حَتَّى صَلَّى الَّذِينَ خَلَفُوهُمْ رَكْعَةً ثُمَّ تَقَدَّمُوا وَتَأْخَرُ الَّذِينَ كَانُوا قَدَّامَهُمْ فَصَلَّى بِهِمُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَكْعَةً ثُمَّ قَعَدَ حَتَّى صَلَّى الَّذِينَ تَخَلَّفُوا رَكْعَةً ثُمَّ سَلَّمَ

(الف) شکل الحدیث ثم ترجمہ الی الاردویہ

(حدیث پر اعراب لگائیں پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) لفصل الاختلاف بین الآئمة الاربعة فی طریقة صلاۃ الخوف؟

(نماز خوف ادا کرنے کے حوالے سے اختلاف آئندہ بیان کریں؟)

جواب: (الف) اعراب بر حدیث: اعراب او پر لگادیے گئے ہیں۔

ترجمۃ الحدیث: حضرت ہبیل بن ابی شہر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ کو نماز خوف پڑھائی، ان کی دو صفحیں کیں، آپ نے پہلے اگلی صفحہ والوں کو ایک رکعت پڑھائی، پھر آپ لہڑے رہے، پچھلے لوگ ایک رکعت پڑھ کر آگئے بڑھ گئے، آگے والے پچھے چلے گئے، اب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو ایک رکعت پڑھائی، پھر آپ بیٹھے رہے حتیٰ کہ پچھے چانے والے لوگوں نے ایک رکعت پڑھی، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سلام پھیرا۔

(ب) نماز خوف کے طریقہ کار کے حوالے سے مذاہب آئندہ: تمام آئندہ کے نزدیک نماز خوف کی مشروعیت جیسے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات ظاہری میں تھی اب بھی ہے، سوائے امام ابو یوسف اور علامہ مزین رحمہما اللہ تعالیٰ کے، انہوں نے الفاظ قرآنی: "وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ" (اے رسول نکرم! جب آپ مسلمانوں کے درمیان ہوں) سے یہ استدلال کیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نماز خوف مشروع نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے نماز خوف کے لیے یہ شرط لگائی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مسلمانوں کے درمیان ہوں۔

دوسرے نقیباء نے امام ابو یوسف رحمہما اللہ تعالیٰ کے اس قول کو رد کر دیا ہے، کیونکہ صحابہ کرام رضی اللہ

عنهم نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی نماز خوف پڑھی ہے اور نماز خوف کا سبب حالت جگ ہے، اور حالت جگ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی ہوتی رہتی ہے۔ خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: "صلوا کما رایتموںی اصلی" (جس طرح مجھے نماز پڑھتے دیکھتے ہو، اس طرح نماز پڑھو)، اس وجہ سے نماذل نماز خوف مشروع ہے۔

علامہ ابو الحسن علی بن ابی بکر رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: جب میدان جگ میں خوف بڑھ جائے تو امیر لکھر مسلمانوں کی دو گروہ ہنائے، ایک گروہ دشمن کے سامنے رہے اور دوسرا اس کے پیچے ایک رکعت نماز پڑھے۔ ایک رکعت پڑھنے کے بعد یہ گروہ دشمن کے سامنے چلا جائے اور پہلا گروہ آکر اس کے پیچے ایک رکعت پڑھے۔ امام تشهد پڑھ کر سلام پھیر دے اور یہ گروہ سلام نہ پھیرے اور دشمن کے سامنے چلا جائے۔ پھر ہر گروہ آکر الگ الگ بغیر قرأت کے ایک رکعت پڑھے، کیونکہ وہ مسبوق ہیں، اور تشهد پڑھ کر سلام پھیر دے اس کی دلیل حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ذکر المدر طریقے سے نماز خوف پڑھی ہے۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی اس حدیث کو امام ابو داؤدؓ نے اپنی سنن میں اور امام طحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ نے شرح معانی الآثار میں روایت کیا ہے، اس طرح حضرت امام اعظم رحمہ اللہ تعالیٰ نے آنہا کا اپنی سند کے ساتھ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کیا ہے۔

صحاح ستر میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے ایک روایت ہے حضرت امام مسلم نے نماز خوف کا کہ باب میں سب سے پہلے ذکر کیا ہے، اس میں نماز خوف پڑھنے کا تکمیل طریقہ بیان کیا گیا ہے تیز جھترت جابر رضی اللہ عنہ سے مردی احادیث میں بھی تکمیل طریقہ بیان کیا گیا ہے۔

حضرت امام شافعی کامل بھی حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت پر ہے۔ امام مسلم بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ نے حضرت ہبیلؓ کی حدیث پر عمل کیا ہے، "کرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب صفتی (اللہ لا ایک شمعت نہ نہیں پڑھاں)، پھر آپ کہڑے رہے حتیٰ کہ کچھی صفت نے ایک رکعت نماز پڑھا، پھر وہ آئندگاں کے اور اکلن مفہیم شا جو پہلے آگئے تھی، پیچے چل گئی، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس صفت کو ایک رکعت نماز پڑھا، مگر تھا بیٹھ گئے حتیٰ کہ پیچے والوں نے ایک رکعت پڑھا۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سلام پھیر دیا۔" (iii)

سوال نمبر 2: عن ربع بن سبرة عن أبيه ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فی زمانہ حرمہ ملکہ ملعونة

الناء

بنی زبان الیمن: معاویہ

(الف) ترجم الحدیث الشریف و بین معنی المتعة لغة و حکم عالم پر شبہ نہیں اور

(حدیث کا ترجمہ کریں؟ متعدد الفوی و شرعی معنی بیان کریں؟)

(ب) اکٹب مذهب اهل الشیعہ فی نکاح المتعة مع دلائلهم وما قالوا عن دلائلنا؟ لم رجح مذهبنا

(نکاح متужہ کے بارے میں اہل الشیعہ کا مذهب مع دلائل نقل کریں اور ہمارے دلائل کے حوالے سے انہوں نے کیا کہا؟ پھر ہمارے مذهب کو ترجیح دیں)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت رقیع بن بہرہ رضی اللہ عنہ اپنے والدگرامی کے حوالے سے روایت کرتے ہیں کہ پیغمبر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عورتوں سے نکاح حج کو حرام قرار دیا۔ متحہ کا الغوی و شرعی معنی: فقط "حج" کا الغوی معنی ہے: نفع اٹھانا، فائدہ حاصل کرنا، لف اندوز ہونا۔ اس کا شرعی معنی ہے: ایک مقررہ مدت تک نکاح کرنا اور وہ مدت ختم ہونے پر زوجین کا از خود الگ ہو جانا۔

(ب) جواز نکاح متужہ کے حوالے سے اہل الشیعہ کا نظریہ: فقط عجزی میں حج کو جائز قرار دیا گیا ہے اور حجہ کرنے والے کے لیے مغفرت اور اجر و ثواب کی بثارت ہے۔ شیخ کلینی حجہ پر استدلال کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں:

و (أ) "عن أبي بضير قال سالت أبا جعفر عليه السلام عن المتعة فقال نزلت في القرآن "لما استمتعتم به منهن فاتوهن أجورهن فريضة ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة".

ماہول اصریح کہتے ہیں: میں نے ابو جعفر علیہ السلام سے متужہ کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے فرمایا: متужہ کے بارے میں قرآن مجید میں یہ آیت نازل ہوئی ہے کہ تم نے عورتوں سے جو متعہ کیا ہے (ان سے جسمانی لذت حاصل کی ہے) تو ان کو اس کا معاوضہ ادا کرو، اور اگر معاوضہ مقرر کرنے کے بعد تم کسی مقدار کی داشتگانی پر بناہم رضاہ مہنہ ہو جاؤ تو کوئی حرج نہیں ہے۔

و (ii) بعض روایات میں مذکور ہے کہ بعض قرأت میں "لما استمتعتم به منهن" کے بعد "إلى" اجنبي مستثنى (انہی پڑھا گیا ہے، اب مخفی یوں ہوں گا: جن عورتوں سے تم نے مدت معینہ تک فائدہ اٹھایا، ان کو اجرات دئے ہو، اور یہ بعضہ متужہ ہے، کیونکہ اب آیت میں مدت اور اجرات دونوں کا ذکر آگیا، اور یہی متجدد کے لئے کافی ہیں۔

(iii) عن عبد الله بن سليمان قال سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول كان على عليه السلام يقول لو لا فاسقني به بنو الخطاب ما زنى الاشقني .

عبداللہ بن سلیمان کہتے ہیں: ابو جعفر علیہ السلام نے بیان کیا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام فرماتے تھے کہ اگر بنو الخطاب مجھ پر سبقت حاصل نہ کرتے تو کوئی بدجنت ہی زنا کرنا۔

(iv) بعض امامیہ حضرات کہہ دیتے ہیں کہ نماح کی دو نعمیں ہیں: (i) رائی اور (ii) عارضی۔ وائے نماح معروف ہے عارضی حجہ ہے اور مطلق نماح دعویٰ کو شامل ہے۔

الل سنت کی طرف سے ال شیعہ کے دلائل کے جوابات: (i) فتحاء الل سنت کے نزدیک اس آیت کا مطلب یہ ہے کہ جب تم اپنی بیوی سے مُل از واج کا قائدہ حاصل کر لو، خواہ ایک بار بھی ہو تو تم پر اس کا پورا پورا مہربا کرنا لازم ہے۔ مہر مقرر ہونے کے بعد اگر تم باہمی رضامندی سے مہر کی مقدار کیا زیادہ کر دو، یا مہر کو بالکل ساقط کر دو تو کوئی حرج نہیں ہے۔ اس آیت کے سیاق وہ باقی میں از واج کے کادام بیان کیے گئے ہیں۔

(ii) "الی اجل مسمی" سے استدلال ہو گا جب اسے "لما استمعتم به" کے ساتھ لائق کر کے قرآن کا تجزیہ کیا جائے، اور شیعہ حضرات کو بھی یہ قیمتی ہے کہ بغیر تواتر کے عین خبر واحد سے کوئی تلقی قرآن کا جائز نہیں بن سکتا۔ لہذا اس تقریت سے جواز حجہ پر استدلال ہے۔

نیز تفاسیر میں جہاں اس روایت کو ذکر کیا ہے، وہیں تصریح کر دی ہے کہ یہ روایت معتقد نہیں ہے۔ قرآن مجید میں اس کی علاوہ کرنا اور اس سے کوئی حکم ثابت کرنا جائز نہیں ہے۔

(iii) اگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ متعہ کے منسوب ہونے کے قرآن و حدیث سے واضح نہ کرتے اور حدیث کی ممانعت پر بخوبی سے مُل نہ کرتے، تو زنا بالکل ختم ہو جاتا اور سوائے اذنی بدجنت کے اور کوئی زنا نہ کرنا کیونکہ جو شخص بھی باہمی رضامندی سے زنا کرنا چاہتا، وہ بجائے زنا کے حکمہ کر لیتا اس لیے کہ اجرت اور ولت کے تھیں کے بعد زنا اور حجہ میں موائے نام کے اور کوئی فرق نہیں ہے۔

(iv) نماح کی یہ قیمت امامیہ حضرات کی عین طبع زاد اور خانہ ساز ہے، قرآن کریم نے جس عقد کو نماح قرار دیا ہے، اس میں تعداد مکونوں کی ایک حد ہے اور اسے فقة، عکن، نسب اور میراث لازم ہے۔ اس کے علاوہ کسی اور عقد پر قرآن نے نماح کا اطلاق نہیں کیا، اس لیے نماح عارضی، عین ایجاد بندہ اور بالطل اخترائی ہے، ایک بند مل دعویٰ اور سراسر مخالف قرآن تصور ہے۔

مذہب الل سنت کو ترجیح حاصل ہونا: تمام علمائے اسلام کا اس پر اجماع ہے کہ حرام ہے۔

حضرت ابن حبیب رضی اللہ عنہما سے حمد کی امانت منتقل ہے لیکن ان سے یہ بھی منتقل ہے کہ انہوں نے اس فتویٰ سے رجوع کر لیا تھا۔

(a) اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: "جو مریض تم کو پسند ہیں ان سے نماح کر دو، دودو سے، تمن تمن سے اور چار چار سے۔ اور اگر تمہیں یہ خدشہ ہو کر ان کے درمیان انصاف نہیں کر سکو گے، تو صرف ایک سے نماح کر دو، یا اپنی کنیزوں پر اتفاق کرو۔"

اللہ تعالیٰ نے اس مدنی سورت میں قضاۓ شہوت کی صرف دو جائز صورتیں بیان کی ہیں کہ آدمی

ایک سے چار نکاح کر سکتا ہے اور اگر ان میں عدل قائم نہ رکھ سکتا ہو تو پھر اپنی باندیوں سے نفسانی خواہش پوری کر سکتا ہے اور بس اگر متعدد بھی تقاضے حاجت شہوت کی جائز صورت ہوتا تو اللہ تعالیٰ اس کا بھی ان دونوں صورتوں کے ساتھ ذکر فرمادیتا۔ اور اس جگہ متعدد کا بیان نہ کرنا ہی اس بات کا بیان ہے کہ وہ جائز نہیں ہے۔ اول اسلام سے لے کر فتح مکہ متعدد کی جو شکل معمول اور مباح تھی، اس آیت کے ذریعہ اس کو منسوخ کر دیا گیا۔

(ii) نبی اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ”جو شخص تم میں سے آزاد مسلمان عورتوں سے نکاح کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو وہ مسلمان کنیزوں سے نکاح کر لے، یہ حکم اس شخص کے لیے ہے جسے غلبہ شہوت کی وجہ سے اپنے اوپر زنا کا خطرہ ہو اور اگر تم صبر کرو تو یہ تمہارے لیے بہتر ہے۔“

اس آیت میں ظہیرہ شہوت درکنے والے شخص کے لیے صرف دو طریقے تجویز کیے گئے ہیں: ایک یہ کہ وہ باندیوں سے نکاح کرے، دوسرا یہ کہ وہ ضبط نفس کرے اور تجدید کی زندگی گزارے۔ اگر متعدد جائز ہوتا تو کنیزوں سے نکاح کی طاقت نہ رکھنے کی صورت میں ان کو متعدد کی ہدایت دی جاتی لیکن ایسا نہیں کیا گیا، پس معلوم ہوا کہ کوئی شخص متعدد نہیں کر سکتا، اسے نکاح ہی کرنا پڑے گا، خواہ باندیوں سے کرے۔ اگر ان سے بھی نکاح کی طاقت نہیں رکھتا تو پھر اسے صبر کرنا پڑے گا، متعدد کے جواز کی کوئی صورت نہیں ہے۔

(iii) اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ”اور جو لوگ نکاح کی طاقت نہیں رکھتے ان پر لازم ہے کہ وہ ضبط نفس کریں حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ انہیں اپنے فضل سے غافل کر دے۔“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے غیر مبہم الفاظ میں واضح فرمادیا ہے کہ اگر نکاح نہیں کر سکتے تو ضبط نفس کرو، اگر متعدد جائز ہوتا تو نکاح کی استطاعت نہ رکھنے کی صورت میں متعدد کی اجازت دے دی جاتی۔ جب متعدد اجازت کی بجائے ضبط نفس کا حکم دیا گیا ہے، تو معلوم ہوا کہ اسلام میں متعدد کے جواز کا کوئی تصور نہیں ہے۔

(iv) حضرت سعید بن جبیر کہتے ہیں: میں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے کہا: آپ نے دیکھا کہ آپ کے فتویٰ نے کیا مغل کھلایا ہے؟ فوجوں آپ کے فتویٰ کی وجہ سے شہوت کے گھوڑے پر سوار ہو گئے ہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا: إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّ أَلِيَّهُ رَاجِعُونَ، نہ میں نے یہ فتویٰ دیا، نہ میرا ارادہ تھا میں نے تو متعدد کو حالت افطرار میں اس طرح مباح کیا تھا جس طرح حالت افطرار میں مردار، خون اور خنزیر کا گوشت مباح ہو جاتا ہے۔

اہل تشیع کی کتب سے تائید: (a) زید بن علی اپنے آبا سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ خبیر کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پاتوگدوں کے گوشت اور نکاح متعدد کو جرام کر دیا۔

ہو سکتا ہے کہ شیعہ حضرات یہ کہنیں کہ اگر خبر کے دن متعدد رام کر دیا گیا تھا تو پھر نجع مکہ کے موقعہ پر متعدد کیوں ہوا؟

اس کا ایک جواب تو ہے جو بعض اہل علم نے کہا ہے کہ اس حدیث میں تقدیر ہے وہ اخیر ہے، اصل عبارت یوں ہے: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پا تو گدوں کے گوشت کو کھانے سے خبر کے دن منع کیا، اور عورتوں سے حنف کرنے کو منع فرمایا اور اس کا وقت بیان نہیں کیا۔

(۲) عن زید بن علی عن علی عليه السلام قال حرم رسول الله صلی الله عليه وآلہ وسلم لحوم الحمر الاهلية ونكاح المتعة.

زید بن علی اپنے آباء سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پا تو گدوں کے گوشت اور نکاح متعدد کو حرام قرار دیا۔

اس روایت میں "یوم خبر" کی تقدیر نہیں ہے۔ اس حدیث سے ثابت ہوا کہ متعدد کے لیے جو پہلی رخصت دی گئی تو اس روایت کے بعد منسوخ کر دی گئی۔ شیخ ابو یعنی عفرطوسی نے اس حدیث سے جان چڑانے کے لیے یہ لکھا ہے کہ چونکہ یہ حدیث شیعہ حضرات کے اجمائی مؤقف کے خلاف ہے، اس لیے اس روایت کا مغلیب یہ ہے کہ یقینہ کے طور پر بیان کی گئی ہے۔

شیعہ حضرات کا یہ بہت پرانا طریقہ ہے کہ ان کی کتابوں میں جو چیز ان کے مؤقف کے خلاف ہو، اس کو تقیہ پر محول کر دیتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ روایت بیان کرنے میں تقیہ کیا دل ہے؟ اگر جان بچانے کے لیے حق کو چھپانا ہے تو آپ خاموش رہے اور اپنے مخالفین کی کوئی بات مت کہیے۔ نیز اس بات پر کون سی تینی اور قطعی شہادت ہے کہ زید بن علی نے جان بچانے کے لیے یہ روایت تقیہ کے طور پر بیان کی گئی؟ اگر یہ روایت بیان نہ کرتے تو ان کو موت کے گھاث اتا رہا جاتا اس بے بنیاد مفترض کی وجہ سے اس حدیث کو کیوں ترک کیا جائے جو قرآن مجید کی متعدد آیات کے مطابق ہے۔

سوال نمبر 3: عن ام سلمة قالت قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم من كان له ذبح يذبحه فإذا أهل هلال ذى الحجة فلا ياخذن من شعره ولا من أظفاره شيئاً حتى يضحي

(الف) ترجمة الحديث الى الاردية و اكتب وجه تسمية الاوضحة والشریق؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں؟ اوضیحہ اور شریق کی وجہ تسمیہ کیسیں؟)

(ب) ما حکم الاتفاق بالاضحیة بعد دخول عشر ذی الحجه؟ بین مذاہب

(ذی الحجہ کا مہینہ شروع ہونے کے بعد قربانی کے جانور سے استفادہ کرنے کا حکم کیا ہے؟ مذاہب آئمہ بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجیح حديث: حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کا بیان ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس کے پاس قربانی کا جانور ہو کر وہ اسے قربانی کے طور پر ذبح کرے گا، لیکن جب ذی الحجہ کا چاند نظر آجائے تو وہ اپنے بالوں اور ناخوں میں سے کوئی چیز ہرگز نہ لے حتیٰ کہ وہ قربانی کر لے۔ اضحیہ اور تشریق کی وجہ تسلیم: لفظ "اضحیہ" کا الفوی معنی ہے: وہ جانور جسے عید قربان میں ذبح کیا جائے۔ یہ لفظ اصل میں "اضحیویۃ" بروزن الْفَعُولَةُ تھا، واو اور یاء میں، ہلی و او سا کن مابعد یاء تحرک ہوئی، صرفن قائدہ کے مطابق واو کو یاء کیا پھر یاء کو یاء میں اور غام کیا تو "اضحیہ" ہو گیا، یاء چاہتی ہے کہ میرا قبل مکسر ہو، یاء کے ضمہ کو کسرہ سے بدل دیا تو "اضحیہ" ہو گیا اس کی جمع "اضاحی" آتی ہے۔ امام اسماعیل کی تحقیق کے مطابق لفظ "اضحیہ" میں مشہور چار لغات ہیں: (۱) اضْحِيَةُ . (۲) اضْحِيَةُ . (۳) اضْحِيَةُ . (۴) اضْحِيَةُ۔ امام فراہ کا کہنا ہے کہ لفظ "اضحی" تذکرہ دنیا سے دونوں کے لیے استعمال کیا جاتا ہے۔ اس کا شرعی معنی ہے: مخصوص جانور کو مخصوص دن مخصوص مقصد کے لیے ذبح کرنا۔

تشریق: یہ باب تعلیل ثلاثیٰ ہرید فی کا مصدر ہے جس کا الفوی معنی ہے: روشن ہونا، چکنا۔ شرعی طور پر اس سے ذی الحجہ کے پانچ ایام مراد ہیں، وہ نو (۹) ذی الحجہ سے تیرہ (۱۳) ذی الحجہ تک ہیں۔

(ب) ما ذی الحجہ شروع ہونے کے بعد قربانی کے جانور سے استفادہ کا حکم: دریافت طلب مسئلہ یہ ہے کہ ما ذی الحجہ کا آغاز ہونے پر قربانی کے جانور سے استفادہ جائز ہے یا نہیں یعنی اس کے دو دھیاں کی اون یا بالوں سے فائدہ اٹھا سکتے ہیں یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ کا اختلاف ہے بعض آئمہ اس کے جواز کے قائل ہیں اور بعض عدم جواز کے۔ عدم جواز کے قائلین کا موقف ہے کہ قربانی کے جانور کا دودھ اور اون وغیرہ غرباہ کو صدقہ کرنا واجب ہے، بالکل جانور کا ان اشیاء سے استفادہ کرنا جائز نہیں ہے۔

### ﴿قسم ثانی: آثار سنن﴾

سوال نمبر 4: عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه قال كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر فما رأيت لأنزع خفيه فقال دعهما فانى أدخلتهما ظاهرتين فمسح عليهما

(الف) ترجم الحديث الى الاردية وبين توقيت المسح على الخفين عند الآئمة

الكلات فقط:

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں؟ آئندہ تلاش کے زدیک موزوں پرس کا وقت بیان کریں؟)

(ب) المسح على الخفين جائز ام لا؟ بین الاختلاف فی هذه المسئلۃ مع

الدلائل:

(کیا موزوں پرس کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں مذاہب آئندہ مع دلائل بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک ستر میں، میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھا، میں نے (خود کرنے کے قدر سے) آپ کے موزوں کو اتنا رضا چاہا، آپ نے فرمایا: انہیں رہنے والے کیونکہ میں نے ان کو طہارت کی حالت میں پہنچا، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر پرس کیا۔

آئندہ تلاش کے زدیک مدت مسح على الخفين: مدت پرس کے مسئلہ میں آئندہ نقہ کا اختلاف ہے۔ حضرت امام الک رحمہ اللہ تعالیٰ کے زدیک موزوں پرس کی مدت تینیں نہیں ہے، نمازی جب تک چاہے پرس کر سکتا ہے۔ آئندہ تلاش یعنی حضرت امام عقیم ابوحنیفہ، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ مسافر کے لیے موزوں پر مدت پرس تین دن تین رات ہے جبکہ تیم کے لیے ایک دن ایک رات ہے۔ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی اس روایت سے استدلال کیا:

جعل رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ثلاثة ايام ولیاليهن للمسالر، ويوماً ولیلة

للعمق

یعنی حضرت علی فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے موزوں پرس کی مدت مسافر کے لیے تین دن تین رات تینیں کی جبکہ تیم کے لیے ایک دن ایک رات کا تین فرمایا۔

(ب) مسح على الخفين کے جواز عدم جواز میں مذاہب آئندہ: قوله تعالى

وارجلكم الى الكعبین . جرکی ترأت پر امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ اس کو حالت تخف پر محول فرماتے ہیں۔ متواتر احادیث ہیں جو جواز پر دلالت کرتی ہیں۔ نصب الریه م: ۲۲، ۱۱، ۳۷، ۱، ج: اپر ۲۷

صحابہ رضی اللہ عنہم سے جواز پر دال مرفوئ احادیث مذکور ہیں۔ حسن بصری رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

حدثنی سبعون من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مسح على الخفين (الاشراف لابن المنذر و مصنف ابن ابی شيبة)۔ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: وجمع بعضهم روایه لجاوزوا الشمالين ومنهم العترة

المبشرة رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔ تعلیق اصح ص: ۲۳۳، ج: امیں اسی صحابہ کے نام لکھے ہیں جن سے مسح علی الخفین کی احادیث مردی ہیں۔ مرقات شرح مختلقة ص: ۶۷، ج: ۲ پر ہے: وجمع بعضہم روایہ فلبعوا مائین۔ امام ابوحنیفہ اور امام کرخی رحمہما اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: اخاف الکفر علی من لم یبر المسع علی الخفین۔ امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ نے علماء الائمنۃ والجماعات بتاتے ہوئے فرمایا: ان تحب الشیخین ولا تطعن الختین وترى المسع علی الخفین۔ امام ابوحنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ نے علماء الائمنۃ والجماعات شارکراتے ہوئے فرمایا: ان تفضل الشیخین وتحب الختین وترى المسع علی الخفین۔ یہ بھی امام ابوحنیفہ رحمہما اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: مقالت بالمسح علی الخفین حتیٰ جاء نی مثل ضوء النهار۔

اعتراف: حضرت ابن عباس، حضرت ابوہریرہ، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہم سے مسح علی

الخفین کا انکار منقول ہے؟

جواب: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے جواز کی حدیث مندرجہ امیں، حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے مندرجہ، تبلیغی، مندرجہ، مصنف ابن ابی شیبہ میں، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہما سے سن کبریٰ نوائی میں مزروی ہے اور یہ سب احادیث قوی ہیں اور ثابت نوائی سے راجح ہوتا ہے۔

اثکال: امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ سے انکار میں منقول ہے؟

جواب: خود امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ موظائف باب المسع علی الخفین کے تحت مسح علی الخفین کی احادیث و آثار لائے ہیں۔ مالکیہ حضرات شبدود مسے جواز کے قالیں ہیں۔ لہذا انکار کا قول شاذ ہے۔ یا موقوٰل ہے۔ تاویل یہ ہے کہ آپ جواز کی فتویٰ تو دیتے تھے مگر ذاتی عمل میں ٹسل رجیلن کو ترجیح دیتے تھے۔ امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ کے قول سے اس توجیہ و تاویل کی تائید ہوتی ہے آپ فرماتے ہیں: من ترك المبعح كترك مالك. صلينا خلفه ومن ترك انكار اکالمبتدعة لم نصل خلفه۔

سوال نمبر ۵: عن ابن عباس رضی اللہ عنہما قال کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یصلی و هو بمکہ نحو بیت المقدس والکعبہ بین يدیہ

(الف) ترجم الحدیث الشریف الی الاردیہ و بین مدة صلی فیها رسول اللہ صلی

الله علیہ وسلم نحو بیت المقدس؟

(حدیث شریف کا ترجمہ کریں؟ نیز تباہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کتنا عمر میں بیت المقدس کی طرف

منہ کر کے نماز پڑھتے رہے؟)

(ب) هل فی تعدد تحويل القبلة اختلاف؟ عليك ان تبين مفصلاً مدللاً

(کیا تحول قبلہ کی تعداد میں اختلاف ہے؟ اس کی تفصیل بیان کریں)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم قیام کم کے دوران بیت المقدس کی طرف چہرو انور کر کے نماز ادا کرتے رہے جبکہ کعبہ بھی سامنے ہوتا تھا۔

بیت المقدس کی طرف منہ کرنے کی مدت: شب معراج میں نماز کا تکمیل پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم پوری کی زندگی (۱۳ سال) بیت المقدس کی طرف چہرو انور کر کے نماز ادا کرتے رہے جبکہ کعبہ بھی میں سامنے ہوتا تھا۔ ہجرت کے بعد بھی سترہ ماہ تک بیت المقدس کی طرف چہرو انور کر کے نماز پڑھتے رہے، پھر آپ کی ولی خواہش کے مطابق اللہ تعالیٰ نے ۲۴ میں تحول قبلہ کر دیا۔

(ب) تحول قبلہ کی تعداد میں اتوال: تحول قبلہ کی تعداد میں مشہور دو اتوال ہیں: (ا) حضرت

عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما اور علامہ بدرا الدین عینی رحمۃ اللہ تعالیٰ کا بیان ہے کہ تحول قبلہ ایک بار ہوا، کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی میں اور بعد ازاں ہجرت کے سترہ ماہ تک بیت المقدس (مسجد اقصیٰ) کی طرف چہرو انور کر کے نماز ادا فرماتے رہے۔ پھر بیت المقدس تحول ہو کر کعبۃ اللہ قبلہ بن گیا۔

(۲) بعض علماء اور علماء عبدالبرہمن رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ تحول قبلہ دوبار ہوا (ا) نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں کعبۃ اللہ کی طرف چہرو انور کر کے نماز ادا کرتے ہیں، مدینی زندگی میں پہلے سترہ ماہ تک نماز میں مسجد اقصیٰ کی طرف چہرو انور کرتے رہے۔ (ii) بعد ازاں اللہ تعالیٰ نے آپ کی خواہش کے برابر کعبۃ اللہ کو قبلہ بنادیا۔ اس طرح دو فتح تحول قبلہ ہوا۔

سوال نمبر ۶: عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ قال نہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

ان بصلی الرجل مختصرًا

(الف) ترجم الحدیث الی الاردیہ و اكتب معنی الاختصار لغة و اصطلاحاً؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں؟ اختصار کا لغوی اور اصطلاحی معنی کیسیں؟)

(ب) ما حکم الاختصار فی الصلة وغيرهالم بین حکم النہی عن الاختصار

(نماز اور غیر نماز میں اختصار کا کیا حکم ہے؟ نیز اختصار سے نہی کا حکم بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ

وسلم نے اس سے منع کیا کہ کوئی شخص خصر نماز ادا کرے۔

اختصار کا لغوی و اصطلاحی معنی: لفظ "اختصار" باب التعال ملائی مزید فی کا مصدر ہے، جس کا لغوی معنی ہے: کم کرنا۔ اس کا اصطلاحی معنی ہے: (i) نماز میں کوکھ پر ہاتھ رکھنا۔ (ii) چدائیات کی قرأت پر اکتفاء کر کے اور رکوع و جود میں صرف تین تین بار تسبیحات کہہ کر نماز ادا کرنا۔

(ب) اختصار کا مفہوم: نماز میں اختصار سے مراد ہے: فرض قرأت پر اکتفاء کرتے ہوئے اور رکوع و جود میں تین تین بار تسبیحات پڑھتے ہوئے نماز پڑھنا، ایسی نماز مسنون طریقہ سے قدرے ہٹی ہوئی ہوتی ہے۔ غیر نماز میں اختصار سے مراد ہے: کسی کام کو برائے نام حد تک کرنا۔

حدیث میں جس نماز کے اختصار کی نہیں و ممانعت وارد ہے، اس سے مراد ہے: چدائیات کی قرأت، رکوع و جود میں پوری تسبیحات پڑھے بغیر اور خشوع و خضوع کا لحاظ کیے بغیر نہایت سرعت و عجلت سے نماز ادا کرنا۔ ایسی نماز خشوع و خضوع، اعتدال ارکان اور مسنون طریقہ سے خالی ہونے کی وجہ سے ناقص ہوتی ہے، اس لیے اس سے منع کیا گیا ہے۔

## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٨ هـ 2017ء

### الورقة الخامسة: لسن النسائي و ابن ماجة

مجموع الأرقام: ١٠٠

الوقت المحدد: ثلاث ساعات

أجب عن التين، التين من كل قسم

#### (القسم الأول..... لسن النسائي)

**السؤال الأول:** عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الماء وما ينويه من الذواب والسباع فقال اذا كان الماء قلتين لم يحمل الغيث

(١) ترجم الحديث الشريف الى الاردية بعد توضيح لفظ "قلتين" في متى؟

(٥+٥=١٠)

(٢) فهل الاختلاف بين ابى حنيفة والشافعى رحمهما الله تعالى في نجامة الماء اذا كان الماء قلتين مع دلاتهما؟ (١٥)

**السؤال الثاني:** عن ابن عمر قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى على راحته في السفر حيث ما توجهت به؟

(١) كشل الحديث الشريف لم تترجمه الى الاردية؟ (٥+٥=١٠)

(٢) بين الاعذار التي تجوز فيها صلوة الفرض بسيها على الدابة؟ وهل تجوز الصلوة بهذه الاعذار على القطار والطائرة أم لا؟ عليك أن تبين تفصيلاً (١٥)

**السؤال الثالث:** عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما حق امرى سلم له شيء يومئذ فبيت لنتين لا ورمته مكتوبة عنده

(١) ترجم الحديث الى الاردية وبين معنى الوصمة لله وشرعاً؟ (٥+٥=١٠)

(٢) هل الوصمة واجبة أم مستحبة؟ فهل اختلاف الآئمة مع الدليل في هذه

المتعلقة؟ (١٥)

### ﴿القسم الثاني..... ابن ماجة﴾

**السؤال الرابع:** عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اذا رأیتموا الہلال فصوموا و اذا رأیتموه فالطروا فان غم علیکم فصوموا اللذین  
 (الف) ترجم الحدیث الاردیہ واكتب معنی الصرم لغہ واصطلاحاً مع بیان  
 المطابقة بینہما؟  $(10=3+3+3)$

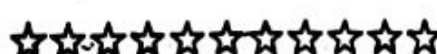
(ب) من رأى هلال رمضان وحده ولم يصم فهل عليه قضاء وكفارة أم لا؟ بین  
 مذاہب الآئمة مع الدلائل  $(15)$

**السؤال الخامس:** عن عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ قال سمعت رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم يقول لا يقتل الوالد بالولد  
 (الف) شکل الحديث لم ترجمه الى اللغة الاردویہ؟  $(10=5+5)$

(ب) عرف القصاص لغہ واصطلاحاً و بین الاختلاف فی القصاص عن الوالد  
 ان قتل ولدہ؟  $(15=10+5)$

**السؤال السادس:** عن ابی هریرۃ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من  
الّتی کلباً فانه ینقص من عمله کل یوم قیراط الا کلب حرث او ماشیة  
 (الف) اشرح الكلمات المخطوطة فی الحديث الشريف بعد تشكیل متنہ؟  
 $(10=5+5)$

(ب) بای سبب نقص اجر العمل بالقتاء الكلب؟ عليك ان تبین للذکر اسباب فقط  
 $(15=3\times 5)$



درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلابء بابت 2017ء

پانچواں پرچہ: سفن نسائی و سفن ابن ماجہ

### ﴿قسم اول: سفن نسائی﴾

**سوال نمبر 1:** عن عبد الله بن عمر رضی اللہ عنہما قال سئل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن الماء وما يربه من الدواب والسباع فقال اذا كان الماء قلتین لم يحمل

- (۱) ترجمہ الحدیث الشریف الی الاردوہ بعد توضیح لفظ "للعن" لی مدد؟  
 (متن حدیث میں لفظ "للعن" کی وضاحت کرنے کے بعد حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)  
 (۲) لفظ الاختلاف بین ابی حنفۃ والشافعی رحمہمہ اللہ تعالیٰ فی نجاست الماء  
 اذا کان الماء قلتین مع دلائلہما؟

(ماء قلتین میں نجاست گرنے کی صورت میں حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام شافعی رحمہمہ اللہ تعالیٰ کا اختلاف میں الدلائل تفصیل بیان کریں؟)

جواب: (الف) لفظ "قلتين" کی وضاحت: لفظ "قلتين" (دو گھرے) ہنسنے ہے اور اس کا واحد "لَلَّهُ" ہے اس کے معنی و مفہوم میں آئندہ کا اختلاف ہے۔ حضرت امام شافعی رحمہمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ "قلتين" مادہ نہیں ہے، اس میں نجاست گرنے سے اس وقت تک پیدوں ہیں ہو گا جب تک اوصاف ثلاثیہ رنگ، بوارڈ زانہ میں سے کوئی تبدیل نہ ہو۔ حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک "قلتين" کی مقدار "ماء قليل" ہے، اس میں نجاست گرنے سے فوراً پیدا ہو جاتا ہے خواہ اس کے اوصاف ثلاثیہ میں کوئی تبدیل نہیں ہو۔

ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ایسے پانی کے بارے میں دریافت کیا گیا جس سے چار پانیے اور وردے پیتے ہوں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب دو پانی للعن کی مقدار میں ہو تو وہ پیدوں ہوتا۔

(ب) ماء قلتين میں نجاست گرنے سے بخس ہونے یا نہ ہونے میں مذاہب آئندہ:  
 ظاہر یہ کہتے ہیں کہ پانی قلیل ہو یا کثیر نجاست کے گرنے سے اس وقت تک ناپاک نہیں ہوتا جب تک کہ نجاست اس پر غالب ہے۔

امام مالک رحمہمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ پانی قلیل ہو یا کثیر نجاست گرنے سے اس وقت تک ناپاک نہیں ہوتا، جب تک پانی کے اوصاف ثلاثیہ (رنگ، بو، حرہ) میں سے کوئی ایک صفت تبدیل نہ ہو جائے۔ آئندہ ثلاثیہ رحمہمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اگر پانی قلیل ہو تو نجاست گرنے سے فوراً ناپاک ہو جاتا ہے اور اگر کثیر ہو تو اس وقت تک ناپاک نہیں ہوتا جب تک کوئی ایک صفت نہ بدل جائے۔ پھر آئندہ ثلاثیہ کے درمیان قلیل و کثیر کے معیار میں اختلاف ہے کہ قلیل پانی کی مقدار کیا ہے اور کثیر کیا ہے۔ یعنی کتنے پانی کلیل کہا جائے گا اور کتنے کو کثیر۔

امام شافعی و امام احمد رحمہمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جو پانی للعن سے کم ہو وہ قلیل ہے اور جو بقدر للعن ہو یا للعن سے زائد ہو وہ کثیر ہے۔

احتفاف حرمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک چونکہ شریعت کی طرف سے پانی کی قلت و کثرت کا کوئی معیار مقرر نہیں اس لیے تمدن قول ہیں: پہلے دو قول امام صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہیں اور تیسرا قول متأخرین احتفاف کی طرف۔

(i) جلا بہ کی رائے کا اعتبار ہے۔ جلا بہ قلیل سمجھے تو قلیل اور کثیر سمجھے تو کثیر۔

(ii) اگر ان پانی ہو کہ ایک طرف حرکت دینے سے دوسری طرف پانی متحرک ہو جائے تو وہ قلیل ہے ورنہ کثیر۔

(iii) وہ درود ہو تو کثیر ورنہ قلیل۔

تعمیہ: وہ درود کی تحدید امام صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کا نہ ہب نہیں ہے بلکہ متأخرین احتفاف نے عوام کی فہم و سہولت کے لیے یہ قول کیا ہے۔

دلیل امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ: حدیث بیرونیع "ان الماء طهور لا ينجسه شيء" ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: پانی پاک ہے، اس کوئی چیز ناپاک نہیں کرتی۔ اس حدیث میں ما قلیل و کثیر کی کوئی تفریق نہیں ہے، ہر پانی کے بارے میں کبھی کہا گیا ہے کہ وہ ناپاک نہیں ہوتا اور کبھی ہمارا بھی کہتا ہے کہ صرف نجاست کے گرنے سے پانی ناپاک نہیں ہوتا ہے خواہ قلیل ہو یا کثیر۔ حق تغیر و صفت کی قید تو وہ ہم نے اس لیے لگائی ہے کہ اسی حدیث میں یہ الفاظ زائد ہیں: الا ما غالب على طعمه او لونه او ریحہ۔

جواب: آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ حکم ہے: "ان الماء طهور لا ينجسه شيء" بیرونیع کے ساتھ خاص تھا، بیرونیع کا پانی کثرت استعمال کی وجہ سے ماء جاری کے حکم میں تھا اور ماء جاری وقوع نجاست سے ناپاک نہیں ہوتا۔ لیے اس حدیث سے دوسرے پانوں کے بارے میں بھی یہی حکم لگائی جائی گی۔

دلیل امام شافعی و امام احمد رہبہما اللہ تعالیٰ: یہ حضرات حدیث قلتین کو پیش کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس پانی رو قلہ ہو تو نجاست اسے متاثر نہیں ہوتی کہ دو قلہ پانی کثیر ہے اور اس سے کم قلیل ہے۔

جواب: حدیث قلتین کے محدود جوابات دیئے گئے ہیں مثلاً (۱) پہ حدیث منظر ہے اس کی سند اور متن دونوں میں اضطراب ہے۔ (۲) بھل ہے کہ قلہ کے بہت سے معانی ہیں (بھیسے آدمی کا قاد، پہاڑ کی چوٹی وغیرہ) اور معلوم نہیں کہ حدیث میں کون سا معنی مراد ہے۔ (۳) یہ حدیث موڈل ہے یعنی اس حدیث کا مطلب یہ نہیں ہے کہ اگر پانی تاہو تو نجاست اسے متاثر نہیں ہوتی بلکہ مطلب یہ ہے کہ اگر پانی دو قلہ ہو تو نجاست کو برداشت نہیں کر پاتا (ناپاک ہو جاتا ہے)

**دلیل اختلاف:** (۱) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے: لا یوْلَنْ اَحَدْ كُمْ فِي الْعَاءِ الدَّالِمِ۔ اس حدیث میں ماءِ دالم میں پیشتاب کرنے سے منع کیا گیا ہے کہ پیشتاب کر کے اس کو ناپاک نہ کیا جائے۔ ملاحظہ فرمائیے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مطلقاً ماءِ دالم میں پیشتاب کرنے سے منع فرمایا اب وہ ماءِ دالم قلتین بھی ہو سکتا ہے اور زیادہ بھی۔ معلوم ہوا کہ قلتین قلت و کثرت کا معیار نہیں ہے، اس لیے کہ اگر وہ کثیر ہوتا تو ناپاک نہ ہوتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کا استثنی فرماتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے استثنی نہیں فرمایا ہے۔

**دلیل (۲):** "اذا استيقظ احد کم من نومه فلا يغمس يده في الإناء" اس حدیث میں سو کرانٹے کے بعد پانی کے برتن میں بغیر دھلے ہاتھ دالنے سے منع کیا گیا ہے، مقصد یہی ہے کہ ہو سکا ہے ہاتھ پر کچھ نجاست لگی ہو، بغیر دھلے ہاتھ دالنے سے وہ نجاست پانی میں پہنچ جائے اور پانی ناپاک ہو جائے۔ جب نجاست کے احتمال کی وجہ سے پانی میں بغیر دھلے ہاتھ دالنے سے منع کیا گیا ہے تو یعنی نجاست سے بدرجہ اولیٰ پانی ناپاک ہو جائے گا۔

**سوال نمبر 2:** عَنْ أَنِّيْنِ عُمَرَ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّي عَلَى رَاجِلَيْهِ فِي السَّفَرِ حَتَّى مَا تَوَجَّهَتْ بِهِ

(۱) شکل الحديث الشريف ثم ترجمة الى الاردية؟

(حدیث پر اعراب کائیں، پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(۲) بین الاعذار الشی تجویز فیها صلوة الفرض بسبیها على الدابة؟ وهل تجوز الصلوة بهذه الاعذار على القطار والطائرة أم لا؟ عليك ان تبين تفصيلاً (وہ اعذار بیان کریں جن کی وجہ سے سواری پر فرض نماز جائز ہے؟ کیا ان اعذار کی وجہ سے ریل کار اور ہوائی جہاز پر نماز جائز ہے یا نہیں؟ آپ تفصیل سے بیان کریں)

**جواب:** (الف) اعراب پر حدیث: اعراب اور پر لگائیے گئے ہیں۔

**ترجمہ حدیث:** حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم دوران سڑاپنی سواری پر نماز پڑھتے تھے جس سمت بھی وہ (سواری) متوجہ ہوئی۔

(ب) سواری پر فرض نماز ادا کرنے کے جواز کے اعذار: نقل نماز بالاتفاق سواری پر جائز ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم فرض نماز سواری پر ادائیں کرتے تھے لیکن نوافل ادا فرماتے تھے۔ عن الاختلاف اعذار کی بنا پر فرض نماز بھی سواری پر پڑھ جاسکتی ہے، وہ اعذار درج ذیل ہیں:

(i) تیز ہارش کی وجہ سے زمین پر کچڑہ ہو کہ چڑہ اور کچڑے آلوہ ہونے کا یقین ہو۔

(ii) اس کے ہمراہ روانہ ہو جائیں گے اور یہاں کیلارہ جائے گا۔

- (iii) سواری شریرو کو کوہ دوبارہ سوارنے ہونے دے گی اور کوئی معاون بھی نہ ہو جاسے سوار کر سکے۔
- (iv) سوار اتنا ضعیف و کمزور ہو کہ اتنے کی صورت میں دوبارہ سوارنے ہو سکتا ہو۔
- (v) سوار مرضیں ہو اور اتنے کی وجہ سے مرض میں اضافہ ہونے کا امکان ہو۔
- (vi) جان ضائع ہونے کا امکان ہو۔
- (vii) اسکے مالی نقصان ہونے کا امکان ہو۔

ریل گاڑی پر نماز ادا کرنا: اس بات رفقہاء کرام کا اتفاق ہے کہ کشتی پر فرض نماز ادا کرنا جائز ہے اور یہ جواز سواری پر قیاس سے ثابت ہوتا ہے۔ کشتی اور سواری کا باہم فرق کم ہے لیکن سواری ذہنی روح ہوتی ہے جبکہ بھری جہاز اور ریل گاڑی میں تعلق زیادہ ہے: (۱) دلوں کے چلانے والا ڈرائیور ہے۔ (۲) دلوں میں تسلی استعمال ہوتا ہے۔

کشتی کو سواری پر، بھری جہاز کو کشتی پر، ریل گاڑی کو بھری جہاز پر اور ہوائی جہاز کو ریل گاڑی پر قیاس کرتے ہوئے فرائض ادا کرنا جائز ہے۔ ریل گاڑی اور ہوائی جہاز پر ادا کی ہوئی نمازوں کا بعد میں اعادہ ضروری ہے، کیونکہ ترک نماز گناہ کبیرہ ہے اور گناہ کبیرہ سے احتساب داحتر از فی الفور ضروری ہوتا ہے۔ سواری، کشتی، بھری جہاز، ریل گاڑی اور ہوائی جہاز میں نماز ادا کرتے وقت سست کعبہ ضروری ہے خواہ اس کا علم کسی تجربہ کار شخص سے دریافت کیا جائے یا قبلہ نما کے ذریعہ معلوم یا پھر تحری کے سبب حاصل ہو۔

فتنہ کی کتب میں یہ جزی نہیں ملتی ہے کہ مجبوری کی وجہ سے سست کعبہ معاف بھی ہو جاتی ہے۔ چنانچہ نمازوں خوف کے ضمن میں یہ مسئلہ بیان کیا گیا ہے کہ اگر دشمن سے گھسان کا مقابلہ ہو تو سواری پر یا پیدل جس طرح بھی اور جس سمت بھی منہ کر کے نماز پڑھی جائے جائز ہے۔ چنانچہ اس بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِّجُالًا أَوْ رُكْبَانًا ۝ "اگر تمہیں جان کا خوف ہو تو چلتے ہوئے نماز پڑھو یا سواری پر۔" چلتی ریل گاڑی سے اتر کر اور اڑتے ہوئے ہوائی جہاز سے نکل کر نماز ادا کرنا، دشمن سے بھی زیادہ خطرناک معاملہ ہے۔ لہذا ان پر بروقت پوزی نماز ادا کی جائے گی، سست کا انتہا تحریک وغیرہ سے کیا جائے گا اور منزل پر سائی کے بعد احتیاط نمازوں کا اعادہ کیا جائے گا۔**وَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ**

سوال نمبر 3: عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما حق امرئ

مسلم له شئ يوصى فيه ان يبيت ليلتين الا ووصيته مكتوبة عنده

(ترجمہ العدیت الی الاردویہ وہیں معنی الرخصۃ لفہ و شرعا؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں؟ وصیت کا الفوی اور شرعی معنی بیان کریں؟)

(۲) هل الرخصہ واجہ ام مستحبہ؟ لصل الخلاف الالمة مع الدلالل فی هذه المسألة؟

(کیا وصیت الحدا واجب ہے یا مستحب ہے؟ اس مسئلہ میں مذاہب آئندہ من درائل تفصیل سے بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بیان ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس مسلمان کے پاس کوئی چیز موجود ہو، دروات گزرنے پر یہ پہلے اس کے بارے میں لکھی ہوئی وصیت اس کے پاس ہونی چاہیے۔

**وصیت کا الغیری و شرعی معنی:** وصیت کا الغیری معنی ہے: کسی سے نامحانا درست آموز گنگوک نہ خلا خلفاء راشدین رضی اللہ تعالیٰ عنہم و انہیں کے مقابلہ اور فتوحات کی غرض سے لکھ روانہ کرتے وقت انہیں یہ وصیت فرمایا کرتے تھے: تم نے دشمن کے پکوں، بوزوں، ہور توں کو قتل نہیں کرنا اور ان کے درختوں اور اموال کو نقصان نہیں بہنچانا۔

وصیت کا شرعی معنی ہے: (۱) بطور احسان کسی کو اپنے فرنے کے بعد اپنے مال یا منفعت کا مال بہانا۔ (۲) ذہ تملیک جو موت کے بعد کسی کی طرف مخفاف ہوتی ہے۔ یہ وصیت مرنے سے قبل اپنے مال کے ٹھٹ حصہ میں کی جاسکتی ہے۔ طاقت ہونے کی صورت اس وصیت کو عملی جامہ پہنانا، ورثاء پر واجب ہے۔ یہ وصیت غیر وارث کے حق میں ہوگی۔ یعنی کسی وارث کے حق میں وصیت کرنا جائز نہیں ہے۔

**(ب) وصیت کے وجوب یا عدم وجوب کے خالے سے مذاہب آئندہ پہلے وصیت واجب ہی، اس بارے میں ارشاد بابی ہے:**

كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا ۝ إِلَوْمِيَّةُ لِلْوَالِدِينِ وَالآلَّفِيَّةُ بِالْمَعْرُوفِ ۝ حَقَّا عَلَى الْمُعْتَقِلِينَ ۝ (ابقرہ: ۱۸۰) تم پر فرض ہوا کہ جب تم میں سے کسی کو موت آئے، اگر کچھ مال چھوڑے تو وصیت کر جائے، اپنے والدین اور قریبی رشتہ داروں کے لیے موافق دستور یہ واجب ہے پر ہیز گاروں پر۔

اس آیت کے تحت حضرت صدر الا فاضل علامہ سید محمد نجم الدین مراد آبادی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ابتدائے اسلام میں وصیت فرض تھی، پھر جب میراث کے احکام نازل ہوئے تو منسوخ کی گئی، اب غیر وارث کے لیے تھا مال سے کم میں وصیت مستحب ہے بشرطیکہ ورثاء محتاج نہ ہوں یا ترک کئے پر محتاج نہ ہیں ورنہ ترک وصیت سے افضل ہے۔

ارکان وصیت تین ہیں جو درج ذیل ہیں:

(ا) موصی (وصیت کنندہ) بشرطیکہ وہ بالغ و ذی صلیبہ میں مذکور ہو، حواس باختہ اور اپنے کل مال کے برابر

مفترض نہ ہو۔ وصیت مذائق سے غلطی سے یا جبرانہ کی ہو۔

(ii) موصیٰ لہ (جس کے حق میں وصیت کی جائے) بشرطیکوہ ماں کے بنے کا مل ہو، وصیت کے وقت موصیٰ لہ موجود ہو اس کی موجودگی واقع ہو۔ یہ بھی شرط ہے کہ موصیٰ لہ نے موصیٰ کو جان پوجہ کر قتل نہ کیا ہو۔ البتہ موصیٰ لہ کامعلوم ہونا ضروری ہے جبکہ موصیٰ لہ کامسلمان ہونا لازمی نہیں

۔۔۔

(iii) موصیٰ بہ (جس چیز کی وصیت کی جائے) بشرطیکوہ اسکی چیز ہو کہ محاصلہ کے بعد ملکیت میں آسکتی ہو خواہ دہمال ہو یا منفعت، وصیت کے لیے موصیٰ بہ کا موجود ہونا ضروری نہیں ہے۔ البتہ یہ ضروری ہے کہ موصیٰ بہ مال کا صرف ایک تھاںی ہو۔

یاد رہے وصیت کے وجوب یا عدم وجوب میں آخر نقد کا کوئی اختلاف نہیں اور اس کے احکام کا خلاصہ ملود بالا میں ہم نے بیان کر دیا ہے۔

### (قسم ثانی: سنن ابن ماجہ)

سوال نمبر 4: عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اذا رأيتموا الهلال فصوموا او اذا رأيتموه فالطروا فان غم عليکم فصوموا ثلاثين  
 (الف) ترجم الحدیث الی الاردية واكتب معنی الصوم لغة واصطلاحاً مع بیان المطابقة بینهما؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں؟ نیز "صوم" کا الفوی و اصطلاحی معنی بیان کرتے ہوئے دنوں کے درمیان مطابقت واضح کریں؟)

(ب) من رأى هلال رمضان وحده ولم يصم فهل عليه قضاء و كفاره أم لا؟ بین مذاهب الآئمة مع الدلائل

(جو شخص اکیلا رمضان کا چاند دیکھے اور اس نے روزہ نہ رکھا، تو کیا اس پر قضاۓ و کفارہ لازم ہو گایا نہیں؟ فماہب آئمہ بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم (رمضان کا) چاند دیکھو تو تم روزہ رکھو اور جب تم (شووال کا) چاند دیکھو تو روزہ رکھنا ترک کر دو۔ لیکن اگر تم پرہادل چھا جائیں تو تم تک دن پورے کرو۔

صوم کا الفوی و اصطلاحی معنی اور دنوں معانی میں مطابقت: نیز "صوم" کا الفوی معنی ہے:

اساک یعنی رک جانا، باز آ جانا، ترک کر دینا۔ اس کا اصطلاحی معنی ہے: صحیح صادر سے لے کر غریب آناب تک کھانے، پینے اور جہائی سے رک جانا۔ چونکہ دلوں محالی میں ترک کرنے کا غیوم پایا جاتا ہے، لیکن یہ ان میں مطابقت ہے۔

(ب) اکیلہ آدمی کے چاند دیکھنے کا حکم اور اس میں مذاہب آئندہ: جب مطلع صاف نہ ہو تو  
 امام ائمہ ابوحنین، حضرت امام احمد بن خبل اور حضرت امام شافعی رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ رمضان کے چاند کے لیے ایک عادل شخص کی گواہی کافی ہے۔ حضرت امام مالک رحمہم اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ دو آدمیوں کی گواہی ضروری ہے۔ مطلع صاف ہونے کی صورت میں مذکور الاحادیح جم غیر کی گواہی ضروری ہے۔

جمہور کی دلیل پیدا یافت ہے:

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ جَاءَ أَعْزَابِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: أَنْتِ رَأَيْتَ الْهَلَالَ فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ؟ أَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: يَا بَلَالُ! اذْنُ لِي النَّاسُ أَنْ يَصُومُوا أَغْدَى

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ ایک اربی خپور القدس ملی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا، اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میں نے چاند دیکھا ہے، آپ نے فرمایا: کیا تم اس بات کی گواہی دیتے ہو کہ اللہ کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں ہے؟ اور اس بات کی بھی گواہی دیتے ہو کہ نور (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے رسول ہیں؟ اس نے عرض کیا: ہاں! آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے بال الگوں میں اعلان کر دو کہ وہ کل روزہ رکھیں۔

حضرت امام مالک رحمہم اللہ تعالیٰ اپنے موقف پر یہ حدیث پیش کرتے ہیں:

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ زَيْدِ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ خَطَّبَ لِلِّيَامِ الَّذِي شَكَّ

لِيَهُ فَقَالَ إِلَيْهِ جَالِسُتُ اصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَأَلْتُهُمْ وَانْتَهُمْ حَدَّثُونِي  
 أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ضُرِفُوا الرِّزْقَيْهِ وَالظُّرُفَ وَالرِّزْقَيْهِ وَالسُّكُونَ الْهَلَالَ فَإِنْ  
 غُمَّ عَلَيْكُمْ فَلَا تَعْمَلُوا لِلَّاهِ يَوْمًا فَإِنْ شَهَدَ شَاهِدًا مُسْلِمًا فَلَصُومُوا وَالظَّرْفُوا ..

”حضرت عبد الرحمن بن زید بن خطاب رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ انہوں نے یوم شک میں بیان کیا: میری صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے نشت و برخاست تھی، میں نے ان سے سوال کیا تو انہوں نے مجھے بتایا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم چاند دیکھ کر روزے کا آغاز کرو اور چاند دیکھ کر اسے مٹوف کرو،

پس تم ارکان حج بھی اسی کے مطابق ادا کرو۔ پس اگر مطلع اب را لو دہو، تو تم تھیں دن پورے کرو۔ پس اگر دو عادل گواہی پیش کریں تو تم روزہ رکھو اور تم اسے متوقف کرو۔“

آنکہ ٹلاش کی طرف سے حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

(a) مسلوٽ، معلوم سے ارجح ہے۔ (ii) اصول تدو گواہوں کا ہے۔ لیکن ہلال رمضان ایک سے مستثنی ہے۔

آنکہ ٹلاش کا متوقف ہے کہ رمضان البارک کا چادر ایک لیا شخص دیکھے، پھر وہ روزہ نہ رکھے تو اس پر قضاہ واجب ہو گی مگر کفارہ نہیں ہے، کیونکہ اس نے روزہ رکھ کر توڑا نہیں ہے بلکہ ابتداء رکھا ہی نہیں ہے۔

حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا نظر ہے کہ اس پر قضاہ بھی واجب نہیں ہو گی، کیونکہ ایک گواہی کا الحرم

4-

**سوال نمبر 5: عَنِ ابْنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَيِّدُ الرَّسُولِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لَا يَتَّقْتَلُ الْوَالِدُ بِالْوَالِدِ**

(الف) شکل الحديث ثم ترجمة الى اللغة الاردية؟

(حديث پر اعراب کیئیں، پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) عرف القصاص لغة و اصطلاحا و بين الاختلاف في الاقتراض عن الوالد

ان قتل ولده؟

(قصاص کی لغوی و اصطلاحی تعریف کریں؟ باپ اپنے بیٹے کو قتل کرے تو اس سے قصاص لینے میں اختلاف بیان کریں؟)

**جواب: (الف) اعراب بر حديث: اعراب او پر لگادیے گئے ہیں۔**

**ترجمہ حدیث:** حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یوں فرماتے ہوئے سن: باپ کو بیٹے کے عوض قتل نہیں کیا جائے گا۔

**(ب) قصاص کی لغوی و اصطلاحی تعریف:** لفظ "قصاص" کا لغوی معنی ہے: کسی سے بدلہ لیتا۔ اس کی اصطلاحی تعریف ہے: جب کوئی شخص عمداً کسی کو زخمی کرے یا قتل کرے، تو اس سے اسی طرح کا پورا بدلہ لیتا۔

جب کوئی شخص کسی کو خطاہ زخمی کرے یا قتل کرے، اس کا قصاص نہیں ہے۔ مگر ایسا ارتکاب کرنے سے اس سے تمن طرح بدلہ لیا جاسکتا ہے: (1) اس سے قصاص لیا جائے۔ (2) یادہ معاف کر دے۔ (۳)

بادیت وصول کرے۔

حضرت امام اعظم ابوحنینہ، حضرت امام ابویوسف اور حضرت امام احمد بن خبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقوف ہے کہ قائل کو تیز دھار آل سے قصاص مأطل کیا جائے گا، کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا قود الا بحدیدۃ یعنی قصاص مرف دھاری دار چیز سے لیا جائے گا۔ نیز اس بارے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا دوسرا الرشاردگر ای ہے: لا قود الا بالسیف یعنی قصاص مرف تکوار کے ذریعے لیا جائے گا۔

بیٹے کو قتل کرنے کی صورت میں باپ کو قصاص مأطل کرنے میں مذاہب آئندہ: جب باپ اپنے بیٹے کو مأطل کرے، کیا باپ کو بیٹے کے قصاص میں قتل کیا جائے گا؟ انہیں؟ اس بارے میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل صب ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنینہ، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن خبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقوف ہے کہ باپ کو بیٹے کے قصاص میں قتل نہیں کیا جائے گا، انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے: جس میں باپ کو قصاص مأطل نہ کرنے کی صراحت موجود ہے۔

۲- حضرت امام الک رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقوف ہے کہ اگر باپ اپنے بیٹے کو تکوار وغیرہ سے قتل کرے، تو اس سے قصاص نہیں لیا جائے گا، کیونکہ امکان ہے کہ اس نے تاویب سکھانے کی سعی کی اور وہ اس کی ہلاکت کا سامان بن گیا۔ ہاں اگر باپ اپنے بیٹے کو چبری یا تیز دھار آل سے ذنب کی صورت میں قتل کرے، تو اس سے قصاص لیا جائے گا، کیونکہ یہ عمدًا قتل ہے جس کی سزا قصاص تجویز کی گئی ہے۔

سوال نمبر ۶: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ قَتَلَ كَلْبًا فَإِنَّهُ يَنْفَضُ مِنْ عَمَلِهِ كُلُّ يَوْمٍ قِيرَاطٍ إِلَّا كَلْبٌ حَرْثٌ أَوْ مَاشِيَةٌ

(الف) اشرح الكلمات المخطوطة في الحديث الشريف بعد تشكيل متنه؟

(متن حدیث پر اعراب لگانے کے بعد خط کشیدہ کلمات کی تشریع کریں؟)

(ب) ہمای سبب نقص اجر العمل بالقتاء الكلب؟ عليك ان تبين ثلاثة اسباب فقط

(کتابخانے سے نیک گل کے اجر میں کی ہونے کا سبب کیا ہے؟ صرف تین اسباب بیان کریں؟)

جواب: (الف) اعراب بر حدیث: اعراب او پر لگائیے گئے ہیں۔

خط کشیدہ الفاظ کی تشریع من موصولة جوانذی کے معنی کے ساتھ ہے۔ انتی میخدا واحده کو فعل

ماضی معروف نامہ از اباب اتعال جس کا معنی ہے: پروشن کرنا، مگر میں رکھنا۔ قیراط: وزن ہے جو دنیا بار کا بیسواں ہوتا ہے اور یہ بارہ (۱۲) پاؤں کے مساوی ہوتا ہے۔ یہ دو ہزار ایک سو سو تیس (۲۱۸۷) گرام

کے برابر ہوتا ہے۔

(ب) عمل خیر کے ثواب میں کمی ہونے کے اسباب: گمراہ کتاب رکھنے کی صرف دو صورتوں میں اجازت ہے: (۱) کمی باڑی کی نگرانی کے لیے (۲) چار پاؤں کی حفاظت کے لیے۔ ان صورتوں کے علاوہ گمراہ کتاب رکھنا یا اس کی پرورش کرنا، اعمال خیر کے اجر میں کمی کا باعث ہوتا ہے۔ اس کے کثیر اسباب ہیں جن میں سے چند ایک حسب ذیل ہیں:

(ا) خزیر کے بعد کتاب سے زیادہ بخس جانور ہے۔

(اًا) طبائع اس سے نفرت کرتی ہیں۔

(iii) جس گمراہ میں یہ جانور ہو، اس میں رحمت کے فرشتے نہیں آتے۔

(iv) یہ قابل نفرت اور منکوس جانور ہے جس طرح حدیث سے عیاں ہے۔

(v) یہ انسانوں کا دشمن جانور ہے، یہی وجہ ہے کہ کائنات سے باز نہیں آتا۔



## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٩ھ ٢٠١٨ء

### الورقة الأولى: لصحيح البخاري

الوقت المحدد: ثلث ساعات

مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: السؤال الأول اجرائي ولكل الخيار في البوالي ان تجيب عن النين

السؤال الأول: كتاب الإيمان: باب قول النبي صلى الله عليه وسلم بنى الإسلام على خمس وهو قول فعل ويزيد وينقص .

(الف) أكتب معنى الإيمان والاسلام لغة واصطلاحاً ملئ بين الإتحاد والتغاير

$١٠ = ٦ + ٣$

(ب) اذا قال المصنف "باب بدء الروحى" لم يذكره بالكتاب وذكر هنا  
لكتاب؟ عليك ان تجيب بالاختصار؟

١٠

(ج) هل الإيمان يزيد وينقص؟ بين منصب المؤلف مع الدلائل التي ذكرها في  
بدء هذا الباب؟

٢٠

السؤال الثاني: باب الخروج في طلب العلم ورحل جابر بن عبد الله مسيرة شهر  
إلى عبد الله بن أبي سعيد في حدث واحد .

(الف) ترجم العبارة إلى الأردية وبين المقام الذي رحل جابر بن عبد الله إليه؟

١٥ = ٨ + ٧

(ب) انقل الحديث الذي سأله جابر في طلبه؟

السؤال الثالث: عن أم قيس بنت محسن أنها اتت النبي صلى الله عليه وسلم  
بابن لها صغير لم يأكل الطعام إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاجلسه رسول الله  
صلى الله عليه وسلم في حجره فبالي على ثوبه فدعاه بما فوضحة ولم يفسله .

(الف) ترجم الحديث إلى الأردية مع وضع الاعراب على متنه فقط؟

(ب) بول الصبي ظاهر أو نجس؟ اذكر ملخص الجمهور مع الدلائل لم أجيب

نـ دلائل أصحاب الظواهر؟

١٥ = ٥ + ١٠

السؤال الرابع: عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت صلى الله عليه وسلم في بيته وهو شاك فصلى جالسا وصلى وراءه قوما فأشار اليهم أن الجلوس فلما انصرف قال إنما جعل الإمام ليؤتم به فإذا ركع فاركعوا وإذا رفع فارفعوا وإذا قال سمع الله لمن حمده فقولوا ربنا ولد الحمد وإذا صلى جالسا فصلوا جلوسا اجمعون .

(الف) ترجم الحديث الشريف الى اللغة الاردية مع اعراب العبارة المخطوطة عليها؟  $10+5=15$

(ب) هل يجوز للقائم ان يقتدي قاعدا؟ اذكر مذاهب الامة ودلائلهم .



## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2018ء

### پہلا پرچہ: صحیح بخاری

**السؤال الاول: کتاب الایمان: باب قول النبی صلی اللہ علیہ وسلم بنی الاسلام على خمس وهو قول و لعل و يزيد و ينقص .**

**(الف) اكتب معنی الایمان والاسلام لفظ واصطلاحاً ثم بين الاتحاد والتباين بينهما؟**

(ایمان اور اسلام کا الفوی و اصطلاحی معنی لکھیں پھر دونوں کے درمیان اتحاد و تغایر بیان کریں؟)

**(ب) اذا قال المصنف "باب بدء الوعي" لم يذكُر بالكتاب و ذكر هنا الكتاب؟ عليك ان تجيب بالاختصار؟**

(جب مصنف نے آغاز میں "باب بدء الوعی" کہا تو کتاب کا ذکر نہیں کیا اور یہاں کتاب کا ذکر کیا، اس کی بالاختصار وجہ بیان کریں؟)

**(ج) هل الایمان يزيد و ينقص؟ بين ملخص المؤلف مع الدلائل التي ذكرها في ابتداء هذا الباب؟**

(کیا ایمان بڑھتا اور کم ہوتا ہے؟ مصنف کا ذہب ان دلائل کے ساتھ بیان کریں جو انہوں نے اس باب کے آغاز میں بیان کیے ہیں؟)

**جواب: (الف) ایمان اور اسلام کا الفوی و اصطلاحی معنی:**

ایمان کا الفوی معنی ہے: ارادہ، قصد۔ اس کا اصطلاحی و شرعی معنی ہے: ذات و صفات اور صفات کے تناقضوں میں اللہ تعالیٰ کو ایک سمجھنا، آسانی کتب، انجیاء علیہم السلام، ملائکہ، جنت، دوزخ، تقدیر اور حشر وغیرہ کو دل سے تلیم کرنا۔

اسلام کا الفوی معنی ہے: اطاعت و فرمانبرداری کرنا۔ اس کا اصطلاحی و شرعی معنی ہے: اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرض کردہ اعمال جیسے نماز، روزہ، زکوٰۃ اور حجت اللہ کو بجالانا۔

**ایمان و اسلام کے مابین نسبت:**

ایمان اور اسلام کے مابین نسبت کے بارے میں مشہور تین اقوال ہیں:

۱- آئمہ ملاش، جہور محمد شیعہ رسمیم اللہ تعالیٰ، خوارج اور معززہ کامؤقف ہے کہ دونوں کے مابین تساوی

و تراویح کی نسبت ہے اور یہ نسبت مفہوم کے اعتبار سے بھی ہے اور وجود کے لحاظ سے بھی۔  
 ۲- حضرت امام عظیم ابوحنینہ اور شکل میں رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک تخار و تباہ کی نسبت ہے۔ مگر وجود کے اعتبار سے دونوں کے درمیان عام و خاص من وجہ کی نسبت ہے، اس کا مطلب ہے کہ ان کی تباہ صورتیں ہوں گی: (a) دونوں حق ہوں گی- حق ایمان اور اسلام دونوں پائے جائیں گے۔ (ii) صرف ایمان پائی جائے گا اسلام نہیں پائی جائے گا۔ (iii) اسلام پائی جائے گا ایمان نہیں پائی جائے گا۔

۳- حضرت علامہ مطاعلی قاری رحمہم اللہ تعالیٰ نے کہا: دونوں کے مابین عام خاص مطلق کی نسبت ہے یعنی ایمان عام ہے اور اسلام خاص ہے۔

### (ب) باب اور کتاب کے ساتھ عنوان قائم کرنے کی وجہ:

باب کے سمندر میں ایک مسئلہ بیان کیا جاتا ہے جبکہ کتاب کے تحت کئی ابواب آتے ہیں اور ہر باب میں الگ مسئلہ ہوتا ہے۔ آغاز میں ایک مسئلہ (بدها الوحی) بیان کرنا مقصود تھا، اس لیے وہاں لفظ باب لایا گیا اور یہاں متعدد سائل کا بیان ہے لہذا بطور عنوان لفظ "کتاب" استعمال کیا گیا ہے۔ الغرض عنوانات میں ان الفاظ کا اختیاب احوال و واقعات کے سبب ہے نہ کہ غیر ارادی طور پر۔

### (ج) ایمان میں زیادتی و کمی کا مسئلہ:

حضرت امام عظیم ابوحنینہ اور جہور شکل میں رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ایمان "بسیط" ہے اور بسیط چیز کے اجزاء نہیں ہوتے۔ لہذا ایمان زیادتی و کمی کو قبول نہیں کرتا۔ آئندہ میلاد اور حضرت امام بخاری رحمہم اللہ تعالیٰ کے ہاں ایمان بسیط نہیں ہے، اس کے اجزاء ہیں اور یہ زیادتی و کمی کو قبول کرتا ہے۔ حقیقت میں یہ زیاد علفتی ہے، امام عظیم ابوحنینہ رحمہم اللہ تعالیٰ نے ایمان میں زیادتی و کمی کا انکار کیا ہے جس کے آئندہ میلاد بھی قائل ہیں۔ آئندہ میلاد اعمال کے سبب ایمان میں زیادتی و کمی کے قائل ہیں اور امام عظیم ابوحنینہ رحمہم اللہ تعالیٰ بھی اس کا انکار نہیں کرتے۔ حضرت امام بخاری رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف بھی آئندہ میلاد سے مختلف نہیں ہے۔

**السؤال الثانی: باب الخروج فی طلب العلم و رحل جابر بن عبد الله مسيرة شهر الى عبد الله بن انيس فی حدیث واحد .**

(الف) کرجم العبارة الی الاردية وہین المقام الذی رحل جابر بن عبد الله الیہ؟  
 (عبارت کا اردو ترجمہ کریں اور وہ مقام بتائیں جہاں کا حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہا نے سفر اختیار کیا تھا؟)

(ب) انقل الحديث الی سالف جابر فی طلبه؟

(وہ حدیث نقل کریں جس کو حاصل کرنے کے لیے حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے سفر کیا تھا)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حصول علم کے لیے نکشہ اور حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما کا ایک ہاگا سفر کر کے مکن ایک حدیث حاصل کرنے کے لیے حضرت عبد اللہ بن انس رضی اللہ عنہ کے پاس جانے کا ہے۔

اس مقام کی نشاندہی جس کی طرف حضرت عبد اللہ بن جابر رضی اللہ عنہما نے سفر کیا:

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما نے مکن ایک حدیث حاصل کرنے کے لیے ایک ہاگا طویل سفر کیا اور حضرت عبد اللہ بن انس رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچے۔ اس مقام کے ہمارے میں دو اقوال ہیں:

(۱) مکہ شام، (۲) مصر۔

(ب) وہ حدیث جسے حاصل کرنے کے لیے حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے طویل سفر اختیار کیا:

وہ حدیث ہے حاصل کرنے کے لیے حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما نے ہتھی سواری خریدی، ایک ہاگا طویل ترین اور دشوار گزر سفر کیا، پھر حضرت عبد اللہ بن انس رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچے اور وہ حدیث حاصل کی وہ حدیث حسب ذیل ہے:

میں نے حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم نے سنا ہے کہ لوگ تیامت کے دن نجکے فیر مختون اکٹھے کے جائیں گے، انہیں اللہ تعالیٰ عذابے گا: میں بادشاہ ہوں، میں بدلہ دینے والا ہوں، کوئی فیر مستحق جنت میں نہیں جائے گا۔ جنم میں جانے والوں میں سے کوئی اس کے علم پر دادرس نہ ہو گا جب تک اس کا بدلہ نہ لے لیا ہاں تک کریکھڑا کا گئی، پوچھا: لوگ فیر مختون کیوں ہوں گے؟ حسناًت و نیمات کے کبب۔

السؤال الثالث: عَنْ أَمْ لَيْسَ بِنْتُ مُعْصَمٍ أَنَّهَا أَتَتِ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِإِيمَانِ أَنَّهَا صَفِيرٌ لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَمَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا جُلُسَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِنِحْرَةٍ كَبَالَ عَلَى قَوْبَهُ لَمْ تَعْبُدْ قَنْفَدَةً وَلَمْ يَفِلَّهُ۔

(الف) ترجم الحدیث الی الاردو مع وضع الاعراب على متنه فقط؟

(متن حدیث پر اعراب لگانے کے بعد حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) بحول العصی ظاهر اور نجس؟ الامر ملحوظ العمود مع الدلائل لم اجب

عن دلائل اصحاب الظواهر۔

(کیا پئے کا میثاب ہاک ہے یا پیدا؟ جبکہ کامہب ہب من دلائل ہیان کریں پھر اسی مکاہر کے دلائل کا جواب تحریر کریں؟)

جواب: (الف) متن حدیث پر اعراب اور ترجمہ حدیث:

اعراب اور لکار پیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث حسب ذیل ہے:

حضرت اُم قیس بنت محسن رضی اللہ عنہا سے منقول ہے کہ وہ اپنا چھونا پچھے جو کھانا نہیں کھاتا تھا لے کر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے اپنی گود میں بخالا، اس نے آپ کے کپڑوں پر پیشتاب کر دیا، آپ نے پانی ملنگوا کراس پر تھیں میں ماریں اور اسے دھویا نہیں تھا۔

(ب) پچھے کا پیشتاب پاک و نجس ہونے میں مذاہب آئندہ:

کیا شیر خوار پچھے کا پیشتاب پاک ہے یا نجس؟ اور اس کے دھونے کا طریقہ کا رکیا ہے اس بارے میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف یہ ہے کہ شیر خوار پچھے کے پیشتاب کرنے سے کپڑا اپنی کے چینیتے مارنے سے پاک ہو جاتا ہے اور اسے دھونے کی ضرورت نہیں ہے۔ انہوں نے حضرت اُم قیس بنت محسن رضی اللہ عنہا والی روایت سے استدلال کیا ہے جس میں مساف موجود ہے کہ وہ اپنے پچھے سمیت حاضر خدمت ہوئیں، ان کے شیر خوار پچھے نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے کپڑوں پر پیشتاب کر دیا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پانی ملنگوا کر کپڑوں پر تھیں میں ماری تھیں اور اسے دھویا نہیں تھا۔ البتہ شیر خوار بھی کا پیشتاب نجس ہے اور اسے پانی سے دھویا جائے گا۔

۲- حضرت امام عطیم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ بھی کے پیشتاب کی طرح پچھے کا پیشتاب بھی نجس ہے، اسے بھی پانی سے دھویا جائے گا۔ انہوں نے حضرت عائشہ والی روایت سے استدلال کیا ہے کہ ایک دفعہ ایک پچھے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں چیز کیا گیا، اس نے آپ کے کپڑوں پر پیشتاب کر دیا، آپ نے نجکم دیا اس پر اچھی طرح پانی بھادرو۔ علاوہ ازیں انہوں نے ان روایات سے بھی استدلال کیا ہے جن میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پیشتاب کی چینیوں سے پچھے کی تاکید فرمائی ہے۔

حضرت امام عطیم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہما اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ دوسری روایات میں پانی بھانے کا ذکر موجود ہے جس کے لیے لفظ اور رش کے الفاظ استعمال ہوئے ہیں جبکہ ان کے معنی بھی پانی بھانے کے ہیں۔

علیہ وسلم فی بینہ وہ رشک فصلی جالسا وصلی و رواه قوم قیاماً فاشار اليهم  
آن اجلسوا للما انصرف قال انما جعل الامام لیؤتم به فاذار کع فارکعوا و اذا رفع  
فارفعوا و اذا قال سمع الله لمن حمده فقولوا ربنا ولک الحمد و اذا صلی جالسا فصلوا  
جلوسا اجمعون .

(الف) ترجم الحدیث الشریف الی اللہ الفارسیہ مع اعراب العبارة المختصرة

علیہ؟

(خط کشیدہ ہمارت پر اعراب لگانے کے بعد حدیث شریف کا ترجمہ کرنیں؟)

(ب) هل یجوز للقائم ان یقتدى قاعدا؟ اذکر مذاہب الائمه و دلائلہم .

(حل قائم کی قاعدہ کی اقتداء میں نماز درست ہے؟ اس بارے میں مذاہب آئندھی کریں؟)

جواب: (الف) خط کشیدہ ہمارت پر اعراب اور ترجمہ حدیث:

خط کشیدہ ہمارت پر اعراب لگانے کے ہیں اور ترجمہ حدیث حسب ذیل ہے:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے مخول ہے کہ انہوں نے کہا: ایک دفعہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے علالت کی وجہ سے اپنے گھر میں بیٹھ کر نماز ادا فرمائی جبکہ لوگ کھڑے ہو کر آپ کی اقتداء میں نماز ادا کر رہے تھے تو آپ نے لوگوں کو بیٹھنے کا اشارہ کیا، نماز سے فراغت پر آپ نے فرمایا: امام اس لیے ہیتا ہے کہ اس کی ہجرتی کی جائے، میں جب وہ رکوع کرے تو تم بھی رکوع کرو، جب وہ اٹھے تو تم بھی اٹھو۔ جب وہ سمع الله لمن حمده کے تو تم یہ کہو زربنا ولک الحمد اور جب وہ بیٹھ کر نماز پڑھے تو تم سب بھی بیٹھ کر نماز ادا کرو۔

(ب) قائم کی قاعدہ کی اقتداء میں نماز ادا کرنے میں مذاہب آئندھی:

کیا قائم کی قاعدہ کی اقتداء میں نماز ادا کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندھی کا اختلاف ہے

جر کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ قائم کی قاعدہ کی اقتداء میں نماز ادا کرنا درست نہیں ہے، نہ کھڑے ہو کر اور نہ بیٹھ کر۔ تاہم امام کی طرح مقتدی بھی محفوظ ہو تو وہ ایسے امام کی اقتداء میں نماز ادا کر سکتا ہے۔ انہوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے: لا يؤمن رجل بعدی جالسا (معنی  
مبارکہ، ج: ۲، ص: ۳۶۳)۔ یعنی میرے بعد کوئی شخص ہرگز بیٹھ کر نماز ادا نہ کرے۔

۲- حضرت امام احمد بن حبل رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اگر امام محفوظ ہو تو اس کے لیے بیٹھ کر نماز پڑھانا جائز ہے اور مقتدی بھی ایسے امام کی اقتداء بیٹھ کر کریں اور وہ کھڑے ہو کر اقتداء نہیں کر سکتے۔

انہوں نے جامع ترمذی کی اس روایت سے استدلال کیا ہے: «اذا صلی قاعدا فصلوا قعوداً اجمعون۔» یعنی جب امام بیٹھ کر نماز پڑھائے تو تم سب بیٹھ کر نماز پڑھو۔

۳- حضرت امام عظیم ابوحنیفہ اور حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ امام مغدور بیٹھ کر نماز پڑھاسکتا ہے مگر مقتدی حضرات کفرے ہو کر اس کی اقتداء کریں گے۔

دلائل: (۱) ارشادِ بانی ہے: وَقُومُوا إِلَيْهِ فَإِنْتُمْ حَالٌ<sup>۱</sup> اور تم حالت قیام میں نماز ادا کرو عاجزی کرتے ہوئے۔ (۲) مرض وصال میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بیٹھ کر نماز پڑھائی جبکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے قیام کی حالت میں آپ کی تیاری میں نماز ادا کی۔ (۳) وہ احادیث مبارکہ بھی ہماری دلیل ہیں جن میں قادر علی القیام کو بیٹھ کر نماز ادا کرنے سے منع کیا گیا ہے۔

حضرت امام عظیم ابوحنیفہ اور حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام الگ رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ اس روایت کا دار و مدار حضرت جابر بن عبد اللہ رحمہما اللہ تعالیٰ پر ہو مخفف ضعیف ہیں، اس لیے ان کی یہ روایت ناقابل استدلال ہے۔

حضرت امام احمد بن خبل رحمہما اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یہ دیا جاتا ہے: (۱) یہ روایت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال والے واقعہ سے منسوب ہے۔ جس میں مذکور ہے کہ آپ نے بیٹھ کر نماز پڑھائی اور صحابہ نے کفرے ہو کر آپ کی اقتداء کی۔ (۲) یہ روایت وائل سے متعلق ہے، بلاشبہ نماز میں قائم قاعد کی اقتداء کر سکتا ہے۔ (۳) یہ روایت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کے ساتھ مخصوص ہے۔



## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٩ هـ ٢٠١٨ء

### الورقة الثانية: لصحيح مسلم

الوقت المحدد: ثلاث ساعات مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: السؤال الأول اجرى ولكل الخيار فى البوائق أن تعجب عن النبن

لقط

السؤال الأول: عن أبي هريرة أنه قال نهى عن بيعين الملامسة والمنابذة أما الملامسة فان يلمس كل واحد منها ثوب صاحبه بغير تأمل والمنابذة أن ينبذ كل واحد منها ثوبه الى الآخر ولم يتظر واحد منها الى ثوب صاحبه .

(الف) ترجم الحديث الى الاردية ٩٩

(ب) كان لى تأويل الملامسة والمنابذة أقول عليك أن تبينها بالغوصيل .

١٦=٨+٨

(ج) بين معنى البيوع الآتية مع حكمها وعلتها؟  $١٥ = ٥ \times ٣$

بيع المصراء، بيع العرابياء، بيع المحالة

السؤال الثاني: عن عائشة قالت اشتري رسول الله صلى الله عليه وسلم من يهودي طعاما ورهنه درعه من حديد .

(الف) كم اشتري النبي صلى الله عليه وسلم الطعام من يهودي ورهن درعه عنه دون الصحابة؟ اذكر فيه وجهان .  $١٠ = ٥ + ٥$

(ب) هل يجوز الرهن في الحضر أم لا؟ بين مذاهب الآئمة مع دلائلهم .  $٢٠$

السؤال الثالث: عن عائشة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا تقطع يد السارق الا في ربع دينار لصاعدا .

(الف) هل يشترط النصاب في قطع يد السارق أم لا؟ لصل له مذهب الخوارج

مع الدلائل؟  $١٠$

(ب) اذكر اختلاف الآئمة في مقدار نصاب السرقة مع دلائلهم  $٢٠$

السؤال الرابع: حدثني أبو هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أنا سيد ولد آدم يوم القيمة وأول من ينشق عنه القبر وأول شافع وأول مشفع :

(الف) ترجم الحديث الى اللغة الأردية بعد تشكيله؟  $10=5+5$

(ب) هذا الحديث معارض لحديث آخر "لاتفضوا بين الانبياء" عليك ان تكتب في جوابه وجهان فقط؟  $20=10+10$



## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2018ء

### دوسرا پرچہ: صحیح مسلم

**السؤال الأول:** عن أبي هريرة رضي الله عنه عن بعض الملامسة والمنابدة أما الملامسة فان يلمس كل واحد منها لوب صاحبها بهر تامل والمنابدة أن يهدى كل واحد منها لوبه الى الآخر ولم ينظر واحد منها الى لوب صاحبه.

(الف) ترجم الحديث الى الارabic؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) ان كان في تأويل الملامسة والمنابدة أو قال لعليك أن تبينها بالتفصيل؟

(بعض ملامسه اور بعض منابذه میں کوئی تاویل ہے تو اس پارے میں اقوال بالتفصیل بیان کریں؟)

(ج) من متن السیم الایکہ مع حکمها وعلتها؟

(درج ذیل یہوں کی تعریف، حکم اور علم بیان کریں؟)

بع المفتراء، بع العرایا، بع المحالة

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے سچول ہے کہ انہوں نے کہا: دو یہوں سے متن کیا گیا ہے: بعض ملامسه اور بعض منابذه ہیں۔ بعض ملامسه یہ ہے کہ دونوں باہم ایک درستے کے پڑے کو بلا غور چھوٹیں۔ بعض منابذه یہ ہے کہ دونوں میں سے ہر ایک اپنا پڑے کو درستے کی طرف چھکئے اور کوئی درستے کے پڑے کو نہ دیکھے۔

(ب) بعض ملامسه اور بعض منابذه میں اقوال: ا- بعض ملامسه:

(ا) کوئی شخص اندر میرے میں یا پٹا ہوا کپڑا لائے اور مشتری سے کہے: میں تم سے اس شرط پر کپڑا فروخت کرتا ہوں کہ جب تم اس کو ہاتھ لگاؤ گے تو یہ کینے کے قائم مقام ہو گا اور جسمیں واہیں کرنے کا انتیار نہیں ہو گا۔

(ا) صرف چھونے سے نت لازم ہو جائے گی یا نئے، مشتری سے کہے: جب تم اسے چھوڑ گے تو نئے واجب ہو جائے گی۔

(iii) یا نئے، مشتری سے کہے: جب تم اس کو چھوڑ گے تو تمہارا انتیار بالل ہو جائے گا۔

پر تمام دعوے کی صورت میں جس وجہ سے اس نئے کو بالل فرار دیا گیا ہے۔

### ۲- یعنی منابذہ:

- (a) کسی کی طرف کوئی چیز پھینکنے سے بیت لازم ہو جائے گی۔
  - (ii) باعث کہہ: میں یہ چیز پھینکتا ہوں جب میں کہوں گا تو تمہارا خیال ہاٹل ہو جائے گا۔
  - (iii) پھینکنے سے مراد کنکری کا پھینکنا ہے یعنی جس چیز کو کنکر گئی اس کی بیت ہو گی۔  
یہ تمام صورتیں بھی دھوکے پر بنتی ہیں جس وجہ سے یہ بیٹل ہے۔
- (ج) درج ذیل بیوی کی تعریف، حکم اور علم: ۱- یعنی المسراتہ:

مسراۃ، المسری سے اسکے مفعول واحدہ کر کا معنی ہے ملازمیت الماء فی الحوض۔ اس کا اصطلاحی معنیوم ہے: بکری یا اوثنی وغیرہ کے پستانوں کو باندھ کر دودھ روک لیا جائے اور دو تین دن دوبارہ جائے اور خریداری مکان کرے کہ یہ عادۃ اتنا ہی رودھ دیتی ہے۔

حکم و علم: چند نکال اس بیت میں دھوکہ ہے جس وجہ سے یہ رام ہے مگر حق منعقد ہو جائے گی۔

### ۲- یعنی العرایا:

العرایا، عرایہ کی بیت ہے جس کا انوی معنی ہے: عطیہ، بدیہی۔ اس کے شرمنی و اصطلاحی معنی کی پڑھ صورتیں ہیں:

(a) باغ کا مالک کسی مسکین کو کبھر کے ایک دو پھلدار درخت دے کر وہ محظی لہان کے شر کو بوقت ضرورت اپنے استعمال میں لائے۔ بعض اوقات مطلعی کی باغ میں آمد و رفت سے مالک کو تکلیف ہوتی ہے اس کی آزادی میں خلل واقع ہوتا ہے تو مالک ترس سے اس کا شر خرید لیتا ہے۔

(ii) مذکورہ صورت میں بعض اوقات مسکین مالک سے خود کہتا ہے کہ میں کبھر کپٹے کا انتقال نہیں کر سکتا مجھے فوری ضرورت ہے۔ لہذا میرے شر کے عوض تردیدے دی جائے۔

(iii) بعض اوقات مسکین کے پاس زائد تمہاری ہے نشانہ پیٹیں نہیں ہوتے اور رطب کھانے کی خواہی ہوتی ہے، وہ مالک باغ سے کہتا ہے: ہماری شر کے عوض پھلدار درخت ہمیں دے دو تاکہ حسب خواہی رطب نہیں میرا ہو۔

حضرت امام اعظم ابو حیین رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہال صورہ یہ بیت ہے مگر حقیقت میں ایک ہے سے دوسرے ہبکی طرف رجوع ہے۔

### ۳- یعنی المحائلہ:

محائلہ یہ ہے کہ کمیت کی فصل کو اس جس کے دلک اہان کے عوض میں فروخت کیا جائے۔ اس کی ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ کمیت کی فصل کی مقدار معلوم نہیں اور دوسری طرف مقدار معلوم ہے اور جوں ایک

ہے اور یہ قدری بھی ہے۔ لہذا یہ ملا اپنے۔

**السؤال الثانی:** عن عالیة قالت اشتري رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من یهودی طعاما و رهنہ درعا من حديث

(الف) کلم اشتري النبی صلی اللہ علیہ وسلم الطعام من یهودی و رهن درعہ عنده دون الصحابة؟ اذکر فيه وجهان۔

(رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک یہودی کے ہاں اپنی زرہ رہن رکھ کر کھانا کیوں خریدا جبکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بھی موجود تھے؟ اس بارے میں دو وجہات بیان کریں؟)

(ب) هل یجوز الرهن فی الحضر ام لا؟ بین مذاہب الائمة مع دلائلهم۔

(کیا اقامت کی حالت میں کوئی چیز رہن رکنا جائز ہے یا نہیں؟ اس مسئلہ میں مذاہب آئندہ بیان کریں؟)

**(الف) صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی بجائے یہودی سے طعام خریدنے کی وجہات:**

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی بجائے یہودی کے پاس اپنی زرہ بطور رہن رکھ کر کھانا (گندم) خریدنے کی تحدی وجہات میں جن میں سے دو اہم حسب ذیل ہیں:

۱- یہودی سے تعلق قائم کر کے دعوت اسلام دینا مقصود تھا۔

۲- یہ پیغام دینا مقصود تھا کہ غیر مسلموں سے خرید و فروخت کرنا جائز ہے۔

**جواب: (ب) رہن اور اس سے اتفاق کا مسئلہ:**

کوئی چیز کی کے ہاں رہن رکھنے میں کوئی حرج نہیں ہے مگر اہل مسئلہ مرحون چیز سے اتفاق کا ہے جس میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے اور اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام شافعی اور حضرت امام مالک رحمہم اللہ تعالیٰ کے ہاں مرہن کا رہن سے منافع حاصل کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ مرحون کے تمام نافع رہن کے لیے ہیں اور اس کے افراجات بھی اس کے ذمہ ہیں۔

انہوں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے:

(i) لا يطلق الرهن من صاحبه الذي رهن له غنمته وعليه غرفه۔

(ii) حرمت ربوا ایات و احادیث مبارکہ بھی ان کی دلیل ہیں۔

۲- حضرت امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ یہ اتفاق درست ہے کہ وہ مرحون پر

نفع بھی کرے اور اس سے مفہوم بھی ہو۔ انہوں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی اس روایت سے

استدلال کیا ہے:

عن ابی هریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ذکر ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال اذا  
کانت مرهونة فعلى المرهون علفها ولبن الدرب شرب وعلى الذي يشرب نفقتها  
ویرکب . (شرح معانی الامار، ج: ۲، ص: ۲۳۷)

بجهود فقہاء کرام کی طرف سے حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

یہ روایت حرمت رہا اس قبل زمانہ پر محول ہے جو منسوخ ہے۔ (عمرۃ القاری شرح صحیح بخاری، ج: ۱۳، ص: ۷۲)

**السؤال الثالث:** عن عائلة عن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال لا تقطع يد السارق الا في ربع دینار لصاعدا .

(الف) کہل پشتreqt النصاب فی قطع يد السارق ام لا؟ فصل فیه مذنب الخوارج  
مع الدلائل؟

(کیا سارق کے قطع یہ کے لیے نصاب سرقہ شرط ہے یا نہیں؟ اس میں مذاہب خوارج بیان  
کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف الائمه فی مقدار نصاب السرقة مع دلائلهم؟

(نصاب سرقہ کی مقدار میں مذاہب آئمہ بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) سارق کے قطع یہ کے لیے نصاب سرقہ شرط ہوتا:

سرقہ کا الغوی معنی: الہ عرب کے ہاں اس شخص کو چور کہا جاتا ہے جو کسی محفوظ جگہ میں چھپ کر جائے  
اور غیر کمال لے کر چلا جائے، اگر وہ چھپ کر لینے کی بجائے ظاہر آیتا ہے تو اسے اچکا اور لٹیرا کہا جاتا ہے  
اور اگر زبردستی چھینے تو غاصب ہے۔

سرقہ کا اصطلاحی و شرعی معنی: عاقل بالغ شخص کسی ایسی محفوظ جگہ سے کسی کے دس درہم (یا اس سے  
زیادہ) یا اتنی مالیت کی کوئی چیز چھپ کر بغیر کسی شبہ اور تاویل کے اٹھائے جس جگہ کی حفاظت کا انتظام کیا گیا  
ہو اور وہ چیز جلدی خراب ہونے والی نہ ہو، تو یہ سرقہ ہے۔ اسکی حرکت کے مرکب کو سارق کہا جاتا ہے اور  
اس پر قطع یہ کی حد تازہ ہو گی یعنی قطع یہ کے لیے نصاب شرط ہے۔ سرقہ کی حد تازہ کرنے کے لیے دو شرائط کو  
پیش نظر رکھا جائے گا:

۱- مسروقہ مال حفاظت میں ہو مثلاً مکان اور حوالی وغیرہ۔

۲- کسی حفاظت کی وجہ سے مال محفوظ کا اگر احمد بن حنبل کا مفہوم م

کے پاس ہو، وہ حالت بیداری میں ہو یا سو یا ہوا ہو، ہر صورت وہ مال خلافت میں ہو گا۔

### (ب) سرقہ کی مقدار نصاب میں مذاہب آئندہ:

مقدار نصاب سرقہ میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام حسن بصری، داؤڈ ظاہری اور خوارج کے ہاں ہر چور پر حدناذد کی جائے گی، خواہ اس نے کم مقدار میں کوئی چیز چوری کی ہو یا کثیر مقدار میں۔ انہوں نے قرآن کی اس آیت سے استدلال کیا ہے: "السارق والسارقة" اس میں حکم مطلق بیان ہوا ہے۔ علاوہ ازیں اس روایت سے بھی کہ حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم نے چور پر لعنت فرمائی کہ وہ ری چوری کرتا ہے تو اس کا ہاتھ ک جاتا ہے۔

۲- حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ دینار کا چوتھائی حصہ یا اس سے زیادہ کی چوری کرنے پر حدناذد کی جائے گی۔

۳- حضرت امام مالک اور حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ چوتھائی دینار یا انہیں درہم چوری کرنے پر قطعیہ کی حدناذد ہو گی۔

۴- حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ ایک دینار یا اس درہم کی چوری کرنے پر حدناذد ہو گی۔

تمام آئندہ نے مختلف روایات سے استدلال کیا ہے۔ حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل دو رسالت بنوی صلی اللہ علیہ وسلم کا وہ مشہور واقعہ ہے کہ ایک ڈھال جس کی قیمت تین درہم تھی، کے چوری کرنے پر ہاتھ کا ٹاگ گیا تھا۔ یاد رہے کہ آپ کے ظاہری زمانہ میں ایک ڈھال کی قیمت ایک دینار یا اس درہم ہوا کرتی تھی اور سینی امام عظیم رحمہ اللہ تعالیٰ کا نصاب ہے۔

السؤال الرابع: حَدَّثَنِي أَبُو هُرَيْرَةَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اثْنَا سَيِّدَنَا وَلَدَ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَوْلَى مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبْرُ وَأَوْلُ شَافِعٍ وَأَوْلُ مُشَفِّعٍ.

(الف) ترجم الحدیث الی اللغة الاردية بعد تشكیله؟

(اعراب لگانے کے بعد حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) (ف) اسی حدیث معارض لحدیث آخر "لَا تَفْضُلُوا بَيْنَ النَّبِيَّاَءِ" علیک ان

نکتب فی جوابہ وجہان فقط؟

(یہ حدیث دوسری حدیث کے معارض ہے "لَا تَفْضُلُوا بَيْنَ النَّبِيَّاَءِ" (تم انبیاء کرام میں ایک

"لَرَسَے پر فضیلت مت دو) اس کی دو وجہات بیان کریں؟)

**جواب: (الف) حدیث پر اغرب اور اس کا ترجمہ:**

اغرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حدیث حسب ذیل ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے مجھے بیان کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں تا قیامت اولاد آدم کا سردار ہوں، میں ہی پہلا شخص ہوں جس کی قبر سب سے پہلے شن کی جائے گی، سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت بول کی جائے گی۔

**(ب) دو متعارض احادیث میں تطبیق:**

پہلی حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ذات کو انبیاء و مسلمین علیہم السلام کا سردار قرار دیا ہے جبکہ دوسری حدیث میں ایک نبی کو دوسرے انبیاء علیہم السلام پر فضیلت دینے سے منع کیا گیا ہے، یہ دونوں احادیث میں تعارض ہے۔ ان روایات میں تطبیق کی مشہور دعویٰ میں حسب ذیل ہیں:

- ۱- ایک نبی کو دیگر انبیاء علیہم السلام پر تحریر کے قصد سے فضیلت دینا منع ہے ورنہ نہیں۔
- ۲- دوسری روایت عجز و اکسار پر محول ہے، یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عاجزی و اکساری کی بناء پر

فضیلت دینے سے منع فرمایا تھا۔



## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٩ هـ ٢٠١٨ء

### الورقة الثالثة: لجامع الترمذى

مجمع الأرقام: ١٠٠ الوقت المحدد: ثلث ساعات

الملاحظة: السؤال الأول اجرارى ولك الخيار فى الباقي أن تجيب عن التين فقط.

السؤال الاول: عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو لا ان على أمتي لأمرتهم بالسوال عند كل صلاوة .

(الف) كشكل الحديث واقله الى اللغة الأردية؟  $٥+٥=١٠$

(ب) ذكر اختلاف الآئمة مع دلائلهم في أن السوال من سن الوضوء أو من

الصلوة؟

(ج) هل السوال على النبي صلى الله عليه وسلم واجب؟ زين موقفك بالدلائل .

السؤال الثاني: عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال إلا أدلكم

ما يمحوه الله به الخطايا ويرفع به الدرجات قالوا بلى يا رسول الله صلى الله عليه

أسباغ الوضوء على المكاره وكثرة الخطأ إلى المساجد وانتظار الصلاة

(الف) ترجم الحديث الى الأردية واكتب معانى الابساغ؟  $٥+٥=١٠$

(ب) ما المراد بالكلمات المخطوطة عليها في الحديث الشريف؟  $٣x٥=١٥$

السؤال الثالث: عن ابن عباس قال جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء بالمدينة من غير خوف ولا مطر قال فقيل لابن عباس ما أراد بذلك قال أراد أن لا تخرج أمته .

(الف) انقل الحديث الى الأردية واذكر في لفظائل ابن عباس حديثين فقط؟

(ب) كفصل اختلاف الآئمة مع دلائلهم في الجمع بين الصلوتين؟  $١٥$

السؤال الرابع: عن أبي قحافة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا جاء

عذركم المسجد فليركع ركعین قبل أن يجعلس .

(الف) ترجمہ الحدیث و بین ان الامر فی الحدیث "للیر کع رکعتین" للوجوب

او للامتحاب؟  $15 = 8 + 7$

(ب) هل تفوت تھیۃ المسجد بالجلوس ام لا؟ بین الاختلاف فیه مع الدلائل . ۱۵

☆☆☆☆☆

## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2018ء

### تیسرا پرچہ: جامع ترمذی

السؤال الاول: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْلَا أَنْ أُشَقَ عَلَى أَمْتَيْرِ الْأَمْرِ تُهُمْ بِالسَّوَالِكَ عِنْدَ كُلِّ صَلَوةٍ .

(الف) شکل الحدیث و انقله الى اللغة الاردویہ .

(حدیث پر اعراب لگائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف الانماۃ مع دلائلہ فی ان السواک من سنن الوضوء او من سنن الصلوۃ؟

(سواک وضوہ کی سنتوں میں سے یا نماز کی سنتوں میں سے؟ اس بارے میں مذاہب آئندہ بیان کریں؟)

(ج) هل السواک علی النبی صلی اللہ علیہ وسلم واجب؟ زین موقف بالدلائل .

(کیا رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر سواک کرنا واجب تھا یا نہیں؟ اپنا موقف بالدلائل واضح کریں؟)

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا ترجمہ:

اعرب اور لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حسب ذیل ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اگر مجھے انہی امت پر دشواری کا اندریشہ نہ ہوتا تو میں لوگوں کو ہر نماز کے وقت سواک کا حکم دیتا۔

(ب) سواک سنن صلوۃ ہے یا سنن وضوے؟

بلاشبہ سواک کا استعمال سنن انجیاء علیہم السلام ہے، امور فطرت میں سے ایک ہے اور اس کے

استعمال کے بعد پڑھی جانے والی نماز ستر (۷۰) نماز یادہ فضیلت رکھتی ہے۔ سوال یہ ہے کہ سواک وضو،

کی سنتوں میں سے یا صلوٰۃ کی سنتوں میں سے ہے؟ اس بارے میں آئندہ فقرہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ مساوک سن صلوٰۃ میں سے ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے کہ اس میں اس بات کی صراحت ہے کہ مساوک وضوہ کی سنتوں سے نہیں ہے بلکہ صلوٰۃ کی سنتوں سے ہے۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کے ہاں مساوک وضوہ کی سنتوں میں سے ہے۔ ان کے دلائل حسب ذیل ہیں:

(۱) احادیث میں ”عند وضوء كل صلوٰۃ“ کے الفاظ ذکر ہیں جس سے ثابت ہوتا ہے مساوک وضوہ کی سنتوں سے ہے۔ (۲) حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیشہ بینہ کر مساوک استعمال فرمائی ہے اور کبھی بھی کثرے ہو کر مساوک استعمال نہیں فرمائی۔ (۳) عین نماز کے وقت مساوک سے خون نکلنے کا بھی اندیشہ ہے جس سے نماز فاسد ہو جاتی ہے بلکہ وضو بھی فاسد ہو جاتا ہے۔ (۴) فتحاء کرام مساوک کے احکام کو کتاب الطهارة میں لاتے ہیں جس کا تقاضا ہے کہ مساوک کو سنن وضوہ سے شارکیا جائے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہما اللہ تعالیٰ کی دلائل کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ حدیث کے الفاظ ”عند كل صلوٰۃ“ میں ایک لفظ مذوف ہے اور اصل عبارت یوں ہے: ”عند وضوء كل صلوٰۃ“ اس پر دلیل حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی دوسری روایت ہے جس میں ”مع الوضوء“ کے الفاظ موجود ہیں۔ اس سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ مساوک کا تعلق وضوہ کی سنتوں سے ہے۔

### (ج) کیا مساوک رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر واجب تھی؟

مساوک کا استعمال کرنا وضوہ کی سنتوں میں سے ہے، اس کی فضیلت و اہمیت احادیث مبارکہ میں بیان کی گئی ہے۔ سوال یہ ہے کہ کیا مساوک حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر واجب تھی یا نہیں؟ اس بارے میں بھی علماء کا اختلاف ہے۔ جمہور علماء امت کا اس بات پر اتفاق ہے کہ مساوک کرنا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا محبوب تر عمل تھا مگر آپ پر واجب نہیں تھی لیکن آپ نے اس کا التزام ضرور کر کر کھاتا۔ بعض علماء کرام کا نقطہ نظر ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر مساوک کا استعمال واجب تھا۔ سب علماء کرام نے اپنے اپنے مؤقف پر زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے۔

علی مایسمحو اللہ به الخطایا ویرفع به الدرجات قالوا بلى یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال اسیاغ الوضوء علی المکارہ وکثرة الخطأ علی المساجد وانتظار الصلوة بعد الصلوة للذکم الرباط۔

(الف) ترجم الحدیث الی الأردیہ واکب معانی الاسیاغ؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور لفظ "اسیاغ" کے معانی لکھیں؟)

(ب) ما المراد بالكلمات المخطوطة عليها في الحديث الشريف؟

(حدیث میں ذکر خٹکشیدہ کلمات کا مفہوم بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے متفق ہے کہ یہی رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (ایے صحابہ!) کیا میں تمہیں اسکی بات نہ بتاؤں جس کے ذریعے اللہ تعالیٰ گناہ منادیتا ہے اور اس کے باعث درجات بلند کرتا ہے؟ صحابہ کرام نے عرض کیا: ہاں، یا رسول اللہ! آپ نے فرمایا: طبیعت کے ناپسند کرنے کے باوجود پانی سے خوبصورت و ضور کرنا، مسجد کی طرف زیادہ قدم اٹھا کر جانا اور ایک نماز کے بعد مسلسل دوسرا نماز کا انتظار کرنا۔

### اسیاغ کے معانی:

لفظ "اسیاغ" ملائی مزید از باب افعال کا مصدر ہے۔ جب اسے صد کے ساتھ طایا جائے تو اس کے کئی معانی ہیں: اللہ علیہ النعمۃ: نعمت کامل کرنا پوری کرنا.....الثوب: کپڑے کا سباو کشادہ کرنا.....الرجل: پوری زرہ پہننا.....لہ النفقة: کسی کے لیے کشادگی سے خرچ کرنا اور تمام ضروریات پوری کرنا۔

### (ب) خٹکشیدہ جملوں کے معانیم:

۱- وکثرة الخطأ: نماز ادا کرنے کے لیے مسجد کی طرف دور سے چانا، کیونکہ ہر قدم کے عوض ایک نیکی لکھی جاتی ہے، ایک گناہ منادیا جاتا ہے اور ایک درجہ بلند کیا جاتا ہے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بعض صحابہ کرام نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہمارے گمراہ مسجد سے دور ہیں، بعض اوقات مسجد آنے میں دشواری پیش آتی ہے اور ہم چاہتے ہیں کہ مسجد کے قریب تیار کر لیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم ایسا مت کرو، کیونکہ جتنے قدم زیادہ جل کر مسجد میں آتے ہو ہر قدم کے عوض نیکی ہے، ایک گناہ خاتا ہے اور ایک درجہ بلند ہوتا ہے۔

۲- وانتظار الصلوة بعد الصلوة الخ: ایک نماز ادا کرنے کے بعد دوسری نماز کے انتظار میں رہنے والے کو عبادات میں معروف و مشغول رہنے کا ثواب عطا کیا جاتا ہے۔ گویا اس اصول کے مطابق

نمازی ہر وقت عبارت میں صرف رہنے کا اجر و ثواب حاصل کرتا ہے۔

**السؤال الثالث:** عن ابن عباس قال جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء بالمدينة من غير خوف ولا مطر قال قليل لابن عباس ما أراد بذلك قال أراد أن لا تخرج أمهه .

(الف) بِنَقْلِ الْحَدِيثِ إِلَى الْأَرْدِيَّةِ وَإِذْكُرْ فِي فَضَالِّ ابْنِ عَبَّاسٍ حَدِيثَيْنِ فَقْطَ؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کریں اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے فضائل میں دو احادیث نقل کریں؟)

(ب) بِنَصْلِ اختِلافِ الْأَئمَّةِ مَعَ دَلَالَتِهِمْ فِي الْجَمْعِ بَيْنِ الصَّلَوةَيْنِ؟

(دو نمازوں کو تبع کرنے میں مذاہب آئمہ مع دلائل بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے غیر اور عصر کو، مغرب اور عشاء کو بغیر کسی خوف اور بارش کے مدینہ طیبہ میں جمع کیا۔ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے دریافت کیا گیا: اس کا مقصد کیا تھا؟ انہوں نے جواب میں فرمایا: اس کا مقصد امت کے لیے آسانی پیدا کرنا تھا۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی فضیلت میں دو احادیث:

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی فضیلت میں دو احادیث مبارکہ حسب ذیل ہیں:

۱- حضرت عمر رضی اللہ عنہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کا بیان نقل کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے اپنے سینے سے لگایا اور دعا کی: اے اللہ! اے حکمت کا علم حطا کر۔

۲- ایک مرتبہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے دخواز نے کی غرض سے پانی ٹیکیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے حق میں یوں دعا فرمائی:

اے پروردگار! ان کو دین میں سمجھا و تفسیر قرآن کا علم حطا فرم۔

(ب) جمع صلوٰتیں کے مسئلہ میں مذاہب آئمہ:

جمع کی دو اقسام ہیں: (۱) جمع حقیقی: ایک نماز کے وقت میں دونمازوں کو جمع کر کے پڑھنا۔

(۲) جمع صوری: دونمازوں کو صرف صورتاً جمع کرنا، وہ اس طرح کہ پہلی نماز کو اس کے آخری وقت میں اور دوسری نماز کو اس کے بعد لئی وقت میں ادا کرنا۔ یعنی دونوں نمازوں کو اپنے اپنے وقت میں ادا کرنا۔

سوال یہ ہے کہ دونمازوں کو ایک نماز کے وقت میں ادا کرنا جائز ہے یا نہیں؟

اس مسئلہ میں آئندہ فتنہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ جمع صوری تو جائز ہے لیکن جمع حقیقی صرف عرفات اور مزدلفہ کے علاوہ درست نہیں ہے۔

(۱) آپ نے قرآن کریم کی اس آیت سے استدلال کیا ہے: **إِنَّ الْعَذْلَةَ كَائِنَةُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَيْفَا مَوْفُوتًا** یعنی نمازوں پر اپنے مقررہ اوقات میں فرض ہے۔

(۲) جامع ترمذی میں حضرت بریہہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک آدمی نماز کے اوقات معلوم کرنے کے لیے حاضر ہوا۔ آپ نے اسے درون اپنے پاس مدینہ میں رکھا اور مگلہ اسے اوقات مصوّرة کی تعلیم دی۔

۲- حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہم اللہ تعالیٰ کے ہاں مطابق دونماز کو جمع کرنا جائز ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں دونمازوں کو ایک وقت میں جمع کرنے کی صراحت ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئندہ میلاد کی روایت و دلیل کا بواب یہ دیا جاتا ہے کہ یہ روایت جمع حقیقی پر نہیں بلکہ جمع صوری پر محول ہے۔

**السؤال الرابع: عن أبي قحافة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا جاء أحدكم المسجد للبركع ركعتين قبل أن يجلس .**

(الف) ترجم الحديث وبين أن الأمر في الحديث "للبركع ركعتين" للوجوب

او للامتحاب؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور تائیں کہ حدیث میں مذکور "للبرکع" امر و حجوب کے لیے ہے:  
استحباب کے لیے؟)

(ب) هل ثبوت تحية المسجد بالجلوس أم لا؟ بين الاختلاف فيه مع الدلائل .

(کیا بیٹھنے کی وجہ سے تحیۃ المسجد کے نوافل ثبوت ہو جاتے ہیں یا نہیں، اس بارے میں اختلاف مع دلائل بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو قحافة رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم میں سے کوئی شخص مسجد میں جائے تو اسے چاہیے کہ بیٹھنے سے پہلے درکعت (نوافل) ادا کرے۔

**"للبر کع" امر کا حکم:**

امر دو معانی کے لیے استعمال ہوتا ہے: (۱) وجوب کے لیے، (۲) احتساب کے لیے۔ زیر بحث حدیث میں امر "للبر کع" احتساب کے لیے ہے، یعنی بہتر ہے کہ خول مسجد کے بعد نوافل پڑھ مسلمان اس کی فضیلت احادیث میں بیان کی گئی ہے۔

**(ب) مسجد میں بیٹھنے سے تحریۃ المسجد فوت ہونے کا مسئلہ:**

روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ خول مسجد کے بعد فوراً تحریۃ المسجد نوافل ادا کرنے چاہئیں۔ رسول یہ ہے کہ مسجد میں بیٹھنے سے تحریۃ المسجد نوافل فوت ہو جاتے ہیں یا نہیں؟ اس میں علماء کا اختلاف ہے۔ جہور علماء کا موقف ہے کہ مسجد میں بیٹھنے سے تحریۃ المسجد نوافل فوت نہیں ہوتے، انہوں نے اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ ایک شخص اکرم مسجد میں بیٹھ گیا، آپ نے اس سے فرمایا: کیا تم نے تحریۃ المسجد نماز پڑھی ہے؟ فرض کیا: نہیں، یا رسول اللہ! آپ نے فرمایا: تم کفر ہے اور کر پڑھ لو۔

بعض علماء کے ہاں مسجد میں بیٹھنے سے تحریۃ المسجد کی نماز فوت ہو جاتی ہے اور انہوں نے زیر بحث حدیث سے استدلال کیا ہے۔



## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٩ھ ٢٠١٨ء

### الورقة الرابعة: لسنن أبي داود و آثار السنن

الورقة المحددة: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: عليك أن تجيب عن النین من كل قسم .

#### القسم الأول..... سنن أبي داود

السؤال الأول: عن ابن عباس قال فرض الله عزوجل الصلة على لسان نبيكم صلى الله عليه وسلم في الحضر أربعاء وفي السفر ركعتين وفي الغزو ركعة .

(الف) انقل الحديث الى اللغة الأردوية ١٠

(ب) هل تجوز الصلة بركعة واحدة فقط؟ بين مؤلفك بالدليل واجب عن هذا

ل الحديث؟ ٥+٥=١٥

السؤال الثاني: عن أبي الجعفاء السلمي قال خطبنا عمر فقال الا لا تهالوا بصدق النساء فالله لو كانت مكرمة في الدنيا أو تقوى عند الله كان أول لكم بها النبي صلى الله عليه وسلم ما أصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم امرأة من نسائه ولا أصدقت

مرأة من بناته أكثر من ثنتي عشرة أوقية .

(الف) ترجم الحديث الى الأردوية وبين معنى الصداق لغة واصطلاحا .

٥+٥=١٠

(ب) روى في حديث آخر كان مهر أم حبيبة أربعة آلاف فما معنى قول عمر لمخطوط عليه في الحديث؟ ١٥

السؤال الثالث: عن عبد الله بن عمرو عن النبي صلى الله عليه وسلم قال قفلة كنزوة .

(الف) ترجم الحديث الى الأردوية بعد وضع الاعراب عليه؟ ٥+٥=١٠

(ب) ما المراد بقوله "قفلة كنزوة" أكب المعانى المحملة بالتفصيل؟ ١٥

### القسم الثاني ..... أثار السنن

**السؤال الرابع:** عن على رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم  
بول الفلام ينضح عليه وبول الجارية يفسل .

(الف) ترجم الحديث الى الأردية وبين الفرق بين النضح والفسل  $10 = 5 + 5$

(ب) ما الفرق بين بول الفلام وبول الجارية؟ بين ثلاثة أوجه .  $15 = 5 \times 3$

**السؤال الخامس:** عن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان  
يطرف على نسائه بفسل واحد .

(الف) أكتب أسماء الأزواج المطهرات رضي الله عنهم بعد ترجمة الحديث  
إلى الأردية  $10 = 5 + 5$

(ب) بين هذا الحديث وحديث القسم تعارض فعليك أن ترفع التعارض  
بوجهيين .  $15 = 8 + 7$

**السؤال السادس:** عن أبي وائل قال كانوا يسرون التعود والبسملة في الصلة .

(الف) البسملة جزء السور أم لا؟ بين الروايات الآتية في هذه المسألة .  $10$

(ب) قراء البسملة في الصلة سراً أو جهراً؟ اذكر الروايات الآتية مع الدلائل .  $15$



## درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت ۲۰۱۸ء

### چوتھا پرچھ: سنن ابو داؤد آثار السنن

#### (حصہ اول: سنن ابو داؤد)

**السؤال الأول:** عن ابن عباس قال فرض الله عزوجل الصلة على لسان نبیکم ملی الله عليه وسلم فی الحضر أربعا ولی السفر رکعتین وفی الخوف رکعة .

(الف) انقل الحديث الى اللغة الاردية؟

(حدی ثریف کا اردو ترجمہ کریں؟)

(ب) هل تجوز الصلة برکعة واحدة فقط؟ بین مؤلفک بالدلیل واجب عن هذا الحديث .

(کیا صرف ایک رکعت نماز جائز ہے؟ اپنا موقوف دلیل سے بیان کریں اور حدیث کا جواب دیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا اللہ تعالیٰ نے تمہارے نبی ملی اللہ علیہ وسلم کی زبان پر حضرت چار رکعت، سفر میں دور رکعت اور خوف کی مالت میں ایک رکعت نماز فرض کی۔

#### (ب) ایک رکعت نماز کی حیثیت اور حدیث:

ایک رکعت نماز درست نہیں ہے۔ اس حدیث میں فرض نماز کی رکعات کا تذکرہ ہے، حالت اقامت میں تکہر، عصر اور عشاء کی نمازوں میں چار رکعت فرض ہیں جبکہ حالت سفر میں (قصر کی صورت میں) دور رکعت ہیں۔ دشمن کے مقابلہ میں شدید خطرہ کی حالت میں امام مجاہدین کے دو گروہ کرے گا ایک دشمن کے مقابلہ میں کمزرا ہو گا جبکہ دوسرے کو ایک رکعت نماز پڑھائے گا، پھر یہ گروہ دشمن کے مقابلہ میں چلا جائے گا اور دوسرا گروہ آئے گا۔ سبی ایک رکعت پڑھائے گا۔ اس مسئلہ کی تجزیہ تسلیم حسب ذیل ہے:

اتفاق کے نزدیک نماز خوف کا طریقہ یہ ہے کہ جب دشمن سامنے ہوں اور یہ انبیاء ہو کہ سب مجاہدین ایک ساتھ نماز پڑھیں گے تو دشمن حملہ کر دے گا، ایسے وقت میں امام جماعت (لشکر) کے دو حصے کرے، اگر کوئی گروہ راضی ہو کہ تم بعد میں پڑھ لیں گے، تو اسے دشمن کے مقابلہ کرے اور دوسرا گروہ

کے ساتھ پوری نماز پڑھ لے، پھر جس گروہ نے نماز نہیں پڑھی ان میں کوئی امام ہو جائے اور یہ لوگ اس کے ساتھ بجماعت پڑھ لیں۔ اگر دونوں میں سے بعد کو پڑھنے پر کوئی راضی نہ ہو تو امام ایک گروہ کو شمن کے مقابل کرے اور دوسرا امام کے پیچے نماز پڑھے۔ جب امام اس گروہ کے ساتھ ایک رکعت پڑھ پکے یعنی ہماری رکعت کے درجے بجدا سے سر اٹھائے تو یہ لوگ دشمن کے مقابل پلے جائیں، دوسرا لوگ وہاں تھے وہ پلے آئیں، اب امام ان کے ساتھ ایک رکعت پڑھے اور تشهد پڑھ کر سلام پھر دے، مگر مندوی سلام نہ پھریں بلکہ یہ لوگ دشمن کے مقابل پلے جائیں یا اپنی نماز پوری کر کے پلے جائیں، اور وہ لوگ آئیں اور ایک رکعت بغیر قرأت پڑھ کر تشهد کے بعد سلام پھریں، اور یہ بھی ہو سکتا ہے یہ گروہ یہاں نہ آئے بلکہ وہیں اپنی نماز پوری کر لے دوسرا گروہ اگر اپنی نماز پوری کر چاہے تو فہار و نسب پوری کرے خواہ وہیں یا یہاں آ کر اور یہ لوگ قرأت کے ساتھ اپنی ایک رکعت پڑھیں اور تشهد کے بعد سلام پھریں۔ یہ طریقہ دور رکعت والی نماز کا ہے، خواہ نماز ہی دو رکعت کی ہو جیسے: فجر و عید و جمعہ، یا اسز کی وجہ سے چار کی دو ہو گئیں اور چار رکعت والی نماز ہو تو ہر گروہ کے ساتھ امام دو دور رکعت پڑھے اور مغرب میں پلے گروہ کے ساتھ دو اور دوسرا کے ساتھ ایک پڑھے۔

**السؤال الثاني:** عن أبي الجفال السلمي قال خطبنا عمر فقال إلا أنا لا أصدق النساء فاتها لو كاتت مكرمة في الدنيا أو تقوى عند الله كان أولاً لكم بها التي صلي الله عليه وسلم ما أصدق رسول الله صلي الله عليه وسلم لمرأة من نسائه ولا أصدق امرأة من بناته أكثر من ثنتي عشرة أوقية.

(الف) ترجم الحديث الى الاردية وبين معنى الصداق لله واصطلاحها.

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور صداق کا الفوہ و اصطلاحی محتکی بیان کریں؟)

(ب) کروی فی حديث آخر کان مهر لم حبیة اربعۃ الاف فما معنی قول عمر

المخطوط عليه فی الحديث؟

(دوسرا روایت میں موجود ہے کہ حضرت اُم جیبہ رضی اللہ عنہا کا حق ہر چار ہزار رہم تھے، حدیث

میں عطا کشیدہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قول کا کیا مطلب ہوا؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو یعفما السلمی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضرت اُم جیبہ عظیم رضی اللہ عنہ نے ہمیں وحاظ فرمایا جس میں انہوں نے کہا: خبردار! تم ہر قوں کا زیادہ حق ہر مقرر مت کرو، اگر یہ کام اللہ تعالیٰ کے ہاں دنیا میں محروم یا تقویٰ والا ہوتا تو رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم تھے زیادہ اسے پسند کرتے حالانکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ازواج طہرات میں سے کسی ایک کا لوار اپنی

صدق کا لغوی و اصطلاحی معنی:

لفظ "صدق" واحد ہے اور اس کی جمع ہے: صدق، اصدقہ اس کا لغوی معنی ہے: مہر۔ اس کا اصطلاحی و شرعی معنی ہے: نکاح کے وقت دو لہاڑا وجہ ہونے والی دو رقم جو بیوی کے بندہ کا عوض کھلاتی ہے۔

(ب) دونوں روایات میں تعارض اور اس کا ارتقای:

دونوں روایات میں تعارض تو واضح ہے کہ چہلی روایت میں بارہ او قیہ کا تذکرہ ہے جبکہ دوسری روایت میں چار ہزار دو ہم مہر مقرر کرنے کا ذکر ہے۔ اس تعارض کا ارتقای یوں کیا جاسکتا ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ازدواج مطہرات اور صاحجز ادیوں کا حق مہر بارہ او قیہ مقرر فرمایا تو لیکن حضرت اُم حمیہ رضی اللہ عنہا کا حق مہر آپ نے مقرر نہیں فرمایا تھا بلکہ شاہ جشہ نجاشی نے مقرر کیا تھا، انہوں نے ہی ادا کیا تھا اور انہوں نے ہی نکاح پڑھایا تھا پھر حاضرین کی کھانے سے تو واضح بھی کی تھی۔

**السؤال الثالث: عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ قَفْلَةٌ كَفْرَوْةٌ.**

(الف) ترجمہ الحدیث الی الأردیہ بعد وضع الاعراب علیہ؟

(حدیث پر اعراب لگانے کے بعد اس کا ترجمہ کریں؟)

(ب) ما المراد بقوله "قفلة کفرزوہ" اکب المعانی المحمدۃ بالتفصیل؟

(الفاہ "قفلة کفرزوہ" سے کیا مراد ہے اور اس کے ممکنہ معانی کیسیں؟)

**جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا ترجمہ:**

اعراب اور لگادیے گئے ہیں اور اس کا ترجمہ حسب ذیل ہے:

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لڑے بغیر میدان جہاد سے واپس پہنچنے والا اڑائی میں شامل ہونے والے کی مشل ہے۔

**(ب) "قفلة کفرزوہ" کا مفہوم و معانی:**

ان الفاظ کا مفہوم یہ ہے کہ جو شخص مجاہدین کے لئکر میں شامل ہو جائے، پھر وہ خواہ عملی طور پر لڑائی میں شامل ہوایا نہیں، اسے مجاہدین کی مشل اجر و ثواب حطا کیا جاتا ہے۔

لفظ "قفلة" کا لغوی معنی ہے: سر کا چھلا حصہ، گدی، ایک ہی بار دے دینا۔ کہا جاتا ہے: اعطاؤں کا قفلہ جسیں اس نے تجھے ایک ہی بار ہزار دے دیا۔

### ﴿حصہ دوم: آثار سنن﴾

**السؤال الرابع:** عن علی رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بول الغلام یتضخع علیہ و بول العجاریہ یفضل .

(الف) ترجم الحدیث الی الاردویہ و بین الفرق بین النفع والفضل؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، پھر نفع اور فضل میں فرق بیان کریں؟)

(ب) کما الفرق بین بول الغلام و بول العجاریہ؟ بین ثلاثة أوجه .

(بچے اور بھائی کے پیشتاب میں کیا فرق ہے؟ تین وجہوں بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ خسرو الدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بچے کے پیشتاب پر تھیں ماری جائیں اور بھائی کے پیشتاب کو پانی بہا کر دھویا جائے۔

### نفع اور فضل میں فرق:

جب بچہ یا بھائی کپڑوں پر پیشتاب کر دے تو کپڑے پیدا ہو جاتے ہیں، انہیں پاک کرنے کے دو طریقے ہیں: (۱) نفع: یعنی کپڑے پر پانی کی تھیں ماری جائیں تو وہ پاک ہو جائے گا۔ (۲) فضل: نجس کپڑے پر تین بار پانی بھایا جائے پھر ہربارا سے نمودرا جائے تو وہ پاک ہو جائے گا۔

### (ب) بچے اور بھائی کے پیشتاب میں فرق:

بچے اور بھائی کے پیشتاب میں تین طرح سے فرق کیا جاسکتا ہے:

۱- بچے عموماً بکثرت مردوں کی مجلس میں لایا جاتا ہے، اس لیے اس میں تخفیف ہوئی چاہیے۔

۲- بھائی کے مزاج میں رطوبت و برودت زیادہ ہوتی ہے، اس لیے اس کے پیشتاب میں بھی غلظت و تخفیف زیادہ ہوتا ہے اور اسے فضل شدید کی ضرورت ہے۔

۳- بچے کے پیشتاب کا سوراخ بڑا ہوتا ہے جس وجہ سے اس کا پیشتاب پہلا نہیں ہے اور فضل تخفیف سے کمزرا صاف ہو جاتا ہے جبکہ اس کے مقابل بھائی کے پیشتاب کا سوراخ دستی ہوتا ہے، پیشتاب دوڑ کی بکل جاتا ہے تو اس کے دھونے کی بھی شدید ضرورت ہے۔

**السؤال الخامس:** عن انس رضی اللہ عنہ ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ناطق علی نسائه بفصل واحد .

(الف) اکب اسماء الأزواج المطهرات رضی اللہ عنہن بعد ترجمۃ الحدیث

الی الاردویہ؟

(حدیث کا اردو ترجمہ کرنے کے بعد ازاں اردو مسلم احمد، فتح الشعراً، اعْمَان، کراس اور کراچی تحریر

کریں؟)

(ب) بین هذا الحديث وحديث القسم تعارض فعليك أن ترفع التعارض  
بوجہین؟

(ا) حدیث اور حدیث قسم (ایام) میں پائے جانے والے تعارض کا ارتقائے کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے متقول ہے کہ پیغمبر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایک غسل کے ساتھ اپنی تمام ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن کے پاس تشریف لے جاتے تھے۔

ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن کے اسماء گرامی:

(۱) حضرت خدیجہ، (۲) حضرت عائشہ صدیقہ، (۳) حضرت خصہ، (۴) حضرت اُم جیبہ،

(۵) حضرت اُم سلمہ، (۶) حضرت سودہ، (۷) حضرت زینب، (۸) حضرت میونہ، (۹) حضرت جویریہ، (۱۰) حضرت صفیہ، (۱۱) حضرت اریۃ قطبیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہن۔

(ب) زیر بحث حدیث اور حدیث قسم کے مابین تعارض کا ارتقائے:

زیر بحث حدیث میں صراحت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک شب میں تمام ازواج مطہرات کے پاس تشریف لے جاتے تھے جبکہ حدیث قسم میں صراحت ہے کہ آپ نے ازواج مطہرات کے ہاں قیام پذیر ہونے کے لیے باریاں باری مگی ہوئی تھیں، اس طرح دونوں روایات میں تعارض پیدا ہوا۔ اس کے ارتقائے کی دو صورتیں حسب ذیل ہیں:

(i) قسم ایام کا اصول امت کے لیے ہے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس سے مستثنی تھے۔

(ii) اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کو چالیس حصتی مردوں کے برادر قوت جماعت دے کر خود مقابر بنایا گیا

تھا۔

السؤال السادس: عن أبي وائل قال كانوا يسررون التعوذ والبسملة في الصلوة .

(الف) البسملة جزء الصور أم لا؟ بين أقوال الآئمة في هذه المسألة .

(کیا بسم اللہ ہر سورت کی جزء ہے یا نہیں؟ اس بارے میں اقوال آئمہ بیان کریں؟)

(ب) تقرء البسملة في الصلوة مرتأ او جهرا؟ اذكر أقوال الآئمة مع الدلائل .

(نماز میں بسم اللہ را پڑھی جائے گی یا جھراؤ؟ اس مسئلہ میں اقوال آئمہ ذکر کریں؟)

جواب: (الف) بسم اللہ ہر سورت کی جزء ہے یا نہیں؟

بلاشبہ تلاوت قرآن سے قبل تعوذ و تسمیہ پڑھی جاتی ہیں، سوال یہ ہے کہ کیا بسم اللہ ہر سورت کا جزء میا

نہیں؟ اس بارے میں آئمہ کے مختلف اقوال ہیں:

اس بسم اللہ الرحمن الرحیم ہر سورت کی جزو ہے۔ (حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ تعالیٰ)

۲- بسم اللہ پورے قرآن کی جزو ہے مگر ہر سورت کی جزو نہیں ہے۔ (امام عظیم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ تعالیٰ)

### (ب) نماز میں بسم اللہ جبراپڑھی جائے گی یا سر؟:

ال بات میں سب آئندہ کا اتفاق ہے کہ نماز میں سورت کا آغاز کرتے وقت بسم اللہ پڑھی جائے گی۔

تاہم اس بات میں اختلاف ہے کہ بسم اللہ جبراپڑھی جائے گی یا سر؟ اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نماز میں بسم اللہ سراپڑھی جائے گی، کیونکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفاء اور بعدهی اللہ تعالیٰ عنہم جبراپڑھی پڑھتے تھے۔

۲- حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ تعالیٰ کے ہاں نماز میں قرأت کے ساتھ سورت کے آغاز میں بسم اللہ جبراپڑھی جائے گی جس طرح سورہ فاتحہ کا اختتام پر لفظ "آمين" بلند آواز سے پڑھا جاتا ہے۔



## شهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية "السنة

الثانية" للطلاب المُوافق سنة ١٤٣٩ هـ 2018ء

### الورقة الخامسة: لسبن النسائي و ابن ماجه

الوقت المحدد: ثلث ساعات مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: عليك أن تجيب عن الاثنين من كل قسم .

#### القسم الأول..... سنن النسائي

السؤال الاول: عن عبد الله بن مغفل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر بقتل الكلب ورخص في كلب الصيد والثنم وقال اذا ولع الكلب في الاناء فاغسلوه سبع مرات وعفروه الثامنة بالتراب .

(الف) ترجم الحديث إلى الأردية وأوضح معنى التعفير؟  $10=5+5$

(ب) لفصل الاختلاف بين العلماء في كيفية تطهير الإناء اذا ولع الكلب فيه؟  $15$

السؤال الثاني: عن جابر قال جاء رجل ينشد ضالة في المسجد فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم لا وجدت .

(الف) ترجم الحديث إلى الأردية واشرح الكلمة المخطوطة عليها؟  $10=5+5$

(ب) ما حكم الشاد الضالة في المسجد؟ ثم بين أن قوله صلى الله عليه وسلم

"لا وجدت" دعاء عليه أو دعاء له؟  $15=8+7$

السؤال الثالث: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا كان احدكم قاتلها يصلي فانه يستره اذا كان بين يديه مثل مؤخرة الرجل فان لم يكن بين يديه مثل مؤخرة الرجل فالله يقطع صلوته المرأة والحمار والكلب.....

(الف) شكل الحديث الشريف ثم ترجمه إلى اللغة الأردية؟  $10=5+5$

(ب) هل يفسد الصلوة بمرور المرأة والحمار والكلب أم لا؟ فصل فيه مذاهب

الفقهاء الكرام مع الدلائل؟  $15$

#### القسم الثاني..... سنن ابن ماجه

السؤال الرابع: عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا علوى

ولا طيرة ولا هامة لقام اليه رجل اعرابي فقال يا رسول الله ارأيت العبر بكون به العرب ليجرب الايل كلها قال ذلكم القذر لمن اجرب الاول؟

(الف) ترجم الحديث الى الاردية وبين معنى القذر له واصطلاحا؟  $10=5+5$

(ب) اشرح الكلمات المخطوطة عليها مع حكمها الشرعی؟  $15=5\times 3$

السؤال الخامس: عن أبي أمامة قال مر النبي صلی اللہ علیہ وسلم فی یوم شدید العر نحرب بقیع الفرقہ و کان الناس یمشون خلفه للما سمع صوت النعال و قر ذلك فی نفسه فجلس حتی قدمهم أمامة لنلايقع فی نفسه شيء من الكبر.

(الف) انقل الحديث الى الاردية واوضح مفهومه؟  $10=5+5$

(ب) اذا كان النبي صلی اللہ علیہ وسلم ارفع وابعد ان يقع فی نفسه شيء من الكبر لما المراد بالحديث المذكور؟ عليك أن تبينه  $15$

السؤال السادس: عن عبدالله بن سعيد عن جده عن أبي هريرة قال نهى رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن تعجيل صرم يوم قبل الرؤية.

(الف) ترجم الحديث الى الاردية واكتب اسم جد عبدالله بن سعيد او كنيته؟

$10=5+5$

(ب) ذكر اختلاف الالمة فی صوم يوم الشك مع دلائلهم.  $15$

درجہ عالیہ (سال دوم) برائے طلباء بابت 2018ء

## پانچوال پرچہ: سنن نسائی و سنن ابن ماجہ ( حصہ اول: سنن نسائی )

السؤال الاول: عن عبدالله بن مفل أن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم أمر بقتل الكلاب ورخص لى كلب الصيد والفنم وقال اذا ولغ الكلب في الإناء فاغسلوه سبع مرات وعفروه الثامنة بالتراب .

(الف) ترجم الحديث الى الاردية واوضح معنى التغیر؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور لفظ "تعغیر" کا معنی بیان کریں؟)

(ب) لحل الاختلاف بين العلماء فی كيفية تطهير الإناء اذا ولغ الكلب فيه؟

(جب کتاب کی برتن میں منہڈاں دے اس کے پاک کرنے کے طریقہ میں علماء کا اختلاف بیان

کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ پیغمبر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کتوں کو مارنے کا حکم دیا جبکہ فکاری اور غلہ بانی (محافظ) کتوں کی اجازت دی اور آپ نے فرمایا: جب کتابرن میں منہڈال دے تو اسے سات بار دھونا اور آٹھویں بار اسے مٹی سے صاف کرو۔

### "تعفیر" کا معنی:

لفظ "تعفیر" فعل ماضی مزید باب تفصیل کا مصدر ہے، اس کا فعل ماضی مجرد عفیر یعنی بروزن سَمِعَ بِسَمْعٍ۔ اس کا معنی ہے: کسی چیز کو مٹی آلو کرنا، مٹی میں لوٹ پوٹ کرنا، دھوپ میں ریت پر خلک کرنا۔

### (ب) کتابرن میں منہڈال دے تو اسے پاک کرنے کا مسئلہ:

جب کتابرن میں منہڈال دے تو وہ جس ہو جاتا ہے اور اسے پاک کرنا ضروری ہے۔ سوال یہ ہے کہ اس برتن کو پاک کرنے کے لیے کتنی بار دھونا جائے گا؟ اس بارے میں آئندہ فقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اس برتن کو پاک کرنے کے لیے سات بار دھونا واجب ہے اور ایک بار ترتیب (مٹی سے رکڑ کر صاف کرنا) بھی شامل ہے۔

۲- حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے اس برتن کو سات بار دھونا واجب ہے، جبکہ ایک بار ترتیب سے مستحب ہے۔

۳- حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں اس برتن کو سات دفعہ پانی سے دھونا واجب ہے اور ایک بار مٹی سے رکڑ کر صاف کرنا بھی ضروری ہے۔

آئندہ ملاش نے اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سفل الاناء اذا ولغ فيه الكلب سبع مرات (جامع ترمذی، ج: ۱، ص: ۲۷) اس حدیث میں کتاب کے جھوٹے برتن کو سات بار دھونے کی مراد ہے۔ اس کا وجہ زیر بحث حدیث کے "فاغسلوه" الفاظ سے ثابت ہوتا ہے۔

۴- حضرت امام عظیم ابوحنین رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے اس برتن کو تین بار دھونا واجب ہے اور سات بار دھونا مستحب ہے۔ آپ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اذا ولغ الكلب في اناء احد کم فليهرقه ولیغسله ثلاث

مرات (نصب الرایہ، ج: ۱، ص: ۸۷۳)

”جب تم میں سے کسی کے برتن میں کتابخانہ کا لرے تو اس کو بہادر اور اسے تمن بار وحشیلو۔“

اس روایت میں تمن بار وحشی کی راحت ہے جو واجب ہے مگر سات ہار وحشی استحب ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنین رحمۃ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئیہ ٹلاش کی دلیل کا جواب یون دیا جاتا ہے کہ  
اس روایت میں سات ہار وحشی اتحاب پر محول ہے اور اب وحشی جوب کے لیے نہیں بلکہ اتحاب کے لیے ہے۔

**السؤال الثاني:** عن جابر قال جاء رجل ينشد ضالة في المسجد فقال له رسول

الله صلى الله عليه وسلم لا وجدت

(الف) ترجم الحدیث الی الأردیہ و اشرح الكلمة المخطوطة علیها؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور خط کشیدہ کلمات کی تشریع کریں؟)

(ب) ما حکم انشاد الضالة فی المسجد؟ ثم بین ان قوله صلى الله عليه وسلم

”لا وجدت“ دعاء عليه او دعاء له؟

(گم شدہ چیز کے لیے مسجد میں اعلان کرنے کا کیا حکم ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول ”لا وجدت“ سے مراد دعا ابتدی ہے یا دعا اخیر؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ ایک شخص آیا  
اس نے مسجد میں گم شدہ چیز کا اعلان شروع کیا، رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے فرمایا: (رب کرے)  
تیری چیز دستیاب نہ ہو۔

### خط کشیدہ الفاظ کی تشریع:

خط کشیدہ الفاظ کا مطلب یہ ہے کہ کسی گم شدہ چیز کو ٹلاش کرنے کے لیے اعلان کرنا، کیونکہ اعلان  
کرنے سے گم شدہ چیز کے مالک کا علم ہو جاتا ہے اور چیز کا دستیاب ہونا آسان ہو جاتا ہے۔ ایسا اعلان  
کرنے میں کوئی مفائد نہیں ہے مگر مسجد میں اعلان کرنا منع ہے۔

(ب) گم شدہ چیز کے لیے مسجد میں اعلان کرنے کا حکم:

گم شدہ چیز کی ٹلاش کے لیے اعلان کرنے میں کوئی حرمت نہیں لیکن یہ اعلان مسجد میں نہ کیا جائے،  
مسجد میں ایسا اعلان کرنا منوع و حرام ہے، کیونکہ ایسا اعلان آداب مسجد کے منافی ہے۔ ایک وجہ یہ ہی ہے  
کہ مساجد تو عبادت و ریاضت، درس و تدریس اور وعظ و نصیحت کے لیے تعمیر کی جاتی ہیں نہ کہ گم شدہ اشیاء  
ٹلاش کرنے کے لیے۔

”لا وجدت“ کی وضاحت:

جب کسی شخص نے اپنی گم شدہ چیز کی تلاش کے لیے اچاک مسجد میں اعلان کیا تو رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم یہ اعلان سن کر بہت پریشان ہوئے، کیونکہ اس سے مسجد کا قدس بمحروم ہوا تھا اور انہمار ناراضی کرتے ہوئے آپ نے بطور بدعاء فرمایا: اللہ تعالیٰ کرے کہ تمہاری چیز دستیاب نہ ہو۔ اس سے بالصراحت ثابت ہوا کہ مساجد میں دنیوی اعلان کرنا حرام ہے۔

**السؤال الثالث:** قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا كَانَ أَخْدُوكُمْ فَإِنَّمَا يُبَصِّرُ  
فَإِنَّهُ يَسْتَرُهُ إِذَا كَانَ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلُ مُؤْخِرَةِ الرَّحْلِ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلُ مُؤْخِرَةِ  
الرَّحْلِ فَإِنَّهُ يَقْطَعُ صَلَاةَ الْمَرْأَةِ وَالْحِمَارِ وَالْكَلْبِ.....

(الف) شکل الحديث الشريف ثم ترجمہ الی اللہجۃ الاردویۃ؟

(حدیث پر اعراب لکھیں پھر اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) هل یفسد الصلوٰۃ بمروٰۃ المرأة والحمار والكلب أم لا؟ فصل فیه مذاہب  
الفقہاء الکرام مع الدلائل؟

(کیا نمازی کے سامنے سے عورت، گدھا اور کتا گزرنے سے نماز فاسد ہو جاتی ہے یا نہیں؟ اس  
مسئلے مذہب آئندہ مع دلائل بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا ترجمہ۔

اعرب اور حدیث پر لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ حسب ذیل ہے:

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم میں سے کوئی کھڑا ہو کر نماز ادا کرے تو وہ کجاوے کے پچھے حصہ کی ٹھیل اپنے سامنے سترہ رکھ لے، اگر کجاوے کے پچھے حصہ کی ٹھیل اس کے سامنے (سترہ) نہ ہو تو عورت، گدھا اور کتا (گزرنے کے سبب) اس کی نماز کو فاسد کر دے گا۔

**(ب) عورت، گدھا اور کتا گزرنے سے نماز فاسد ہونے یا نہ ہونے میں مذاہب آئندہ:**

سترہ کے بغیر نمازی کے سامنے سے عورت، گدھا اور کتا گزرنے سے نماز فاسد ہو جاتی ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئندہ فرقہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام احمد بن حنبل اور حضرت علامہ اسحاق رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نمازی کے سامنے سے سترہ کے بغیر خریزی، سیاہ کتا، گدھا، حائثہ عورت اور کافر کے گزرنے سے نماز فاسد ہو جاتی ہے۔ انہوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے:

عَنْ أَبِي ذِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا يَقْطَعُ  
الصَّلَاةُ شَيْءٌ إِذَا كَانَ بَيْنَ يَدَيْهِ كَاهِرَةُ الرَّحْلِ، وَقَالَ: يَقْطَعُ الصَّلَاةُ الْمَرْأَةُ وَالْحِمَارُ

والكلب الاسود..... فقال: إن الكلب الاسود شيطان .

حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ سے مตول ہے، انہوں نے کہا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب نمازی کے سامنے کبادہ کے آخری حصہ کے برابر کوئی چیز (ستہ) موجود ہو تو کوئی چیز نماز قاسد نہیں کر سکتی۔ آپ نے فرمایا: عورت، گھر اور کتا کے گزرنے سے نماز قاسد ہو جاتی ہے۔ آپ نے یہ بھی فرمایا: سیاہ کتا شیطان ہے۔

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ، حضرت امام مالک اور حضرت امام شافعی رحمہم اللہ تعالیٰ کا موقوف ہے کہ نمازی کے سامنے سے کی چیز کے گزرنے سے نماز قاسد نہیں ہوتی۔ انہوں نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت سے استدلال کیا ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں اور حضرت فضل رضی اللہ عنہ اپنی سواری (گدمی) پر صرف کے کچھ حصہ کے سامنے سے گزرے آپ اس وقت مرذ میں لوگوں کو نماز پڑھا رہے تھے..... اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں کچھ نہ کہا۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ کسی کے گزرنے سے نماز قاسد نہیں ہوتی ورنہ آپ ضرور منع فرمادیتے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہم اللہ تعالیٰ اور آپ کے ساقیوں کی طرف سے حضرت امام احمد بن خبل رحمہم اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ یہ روایت منسوخ ہے، کیونکہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایات سے اس کا منسوخ ہونا ثابت ہوتا ہے۔

#### ﴿حصہ دوم: سنن ابن ماجہ﴾

السؤال الرابع: عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا عدوى ولا طيرة ولا هامة فقام إليه رجل أعرابي فقال يا رسول الله أرأيت البعير يكون به الجرب ليجرب الإبل كلها قال ذلکم القدر لمن أجرب الاول؟

(الف) ترجم الحدیث الى الأردية وبين معنی القدر لغة واصطلاحا؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور "قدر" کا لغوی و اصطلاحی معنی بیان کریں؟)

(ب) اشرح الكلمات المخطوطة عليها مع حكمها الشرعي؟

(خط کشیدہ الفاظ کی تشریع کریں اور ان کا شرعی حکم بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے مतول ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (اسلام میں) چھوا چھوت کی بیماری، بدقالی اور الاؤسے بد ٹھونی کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ ایک دیہاں انس کھڑا ہوا اور اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ! اونٹ کو خارش کیسے کلی اور پھر اس سے تمام اونٹوں کو خارش لگ کئی؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تکہا تقدیر ہے، اگر ایسا ہے تو پہلے اونٹ کو کس نے خارش زدہ کیا؟

"قدر" کا لغوی و اصطلاحی معنی:

لفظ "قدر" کا لغوی معنی ہے: اندازہ، مقدار۔ اس کا شرعی و اصطلاحی معنی ہے: عالم میں جو کچھ برایا جلا ہوتا ہے اور بندے جو کچھ سنکی یادی کے کام کرتے ہیں، وہ سب اللہ تعالیٰ کے علم ازلی کے مطابق ہوتا ہے، ہر جملائی برائی اس نے اپنے علم ازلی کے موافق مقدار فرمادی ہے یعنی جیسا ہونے والا تھا اور جیسا کوئی کرنے والا تھا، اللہ تعالیٰ نے اسے اپنے علم سے جانا اور وہی لکھ دیا تو وہ سب کچھ اللہ کے علم میں ہے اور اس کے پاس لکھا ہوا۔ اسی کا نام تقدیر ہے۔ تقدیر کے بارے میں بحث کرنا، اس بارے میں اعتراضات کا سلسلہ شروع کرنا منع ہے۔

(ب) خط کشیدہ الفاظ کی تشریع:

۱- لا عدوی: اس کا مطلب یہ ہے کہ اسلام میں چھوٹ اور متعدد بیماری کا تصور نہیں ہے، متعدد مرض کا اعتقاد رکھنا اسلامی تعلیمات کے منافی ہے۔

۲- ولا طیرۃ: اسلام میں بدقالی کا بھی تصور نہیں ہے، اپنے خیالات و تصورات کے مطابق کسی معاملہ میں بدقالی لینا درست نہیں ہے۔

۳- ولا هماۃ: اوسے بدگھونی لینا بھی اسلامی تعلیمات کے منافی ہے، کوئی نہ یہ غیر اسلامی تصورات ہیں جن کی کوئی خیانت نہیں ہے۔

**السؤال الخامس:** عن أبي أمامة قال مر النبي صلى الله عليه وسلم في يوم شديد الحر نحو بقيع الفرق و كان الناس يمشون خلفه فلما سمع صوت النعال و قر ذلك في نفسه الجلس حتى قدمهم أمامة لتلاديق في نفسه شيء من الكبر .

(الف) انقل الحديث الى الأردية و اوضح مفهومه؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور اس کا مفہوم واضح کریں؟)

(ب) اذا كان النبي صلى الله عليه وسلم ارفع وابعد ان يقع في نفسه شيء من الكبر فما المراد بالحديث المذكور؟ عليك ان تبينه  
 (جب رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات بکبر و غرور سے پاک و مقدس ہے تو پھر اس حدیث کا مطلب کیا ہوا؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث: حضرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ سے معلوم ہے کہ ایک دفعہ شدید گری کے وہن رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم (قبرستان جنت البقع) کی طرف تشریف لے گئے اور لوگ آپ کے پیچے چل رہے تھے، جب آپ نے لوگوں کے جتوں کی آواز سنی تو اپنے دل میں محسوس کیا، آپ بیٹھ گئے جبکہ

لوگ آئے گزر گئے۔ آپ نے یاں لیے کیا تھا تاکہ آپ کے دل میں عکبر و غرور کا خیال نہ آئے۔

### مفہوم حدیث:

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم جنتِ بیت المقدس میں اہل قبور کے لیے فاتح خوان کی غرض سے روانہ ہوئے۔ آپ کو دیکھ کر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بھی یہ سعادت حاصل کرنے کے لیے آپ کے پیچے ہو گئے، آپ اس چیز کو ناپسند کرتے تھے کہ لوگ آپ کے پیچے چلیں اور آپ آگے ہوں، لوگوں کے آنے کا علم ہونے پر آپ نے انہیں آئے گزار دیا پھر آپ بھی قبرستان میں پہنچ گئے اور فاتح خوانی فرمائی۔ فاتح خوانی کرنا مسنون ہے۔

### (ب) عکبر سے محفوظ رہنے کی کوشش کرنے کی وجہ:

بلاشبہ امام الانبیاء والمرسلین صلی اللہ علیہ وسلم دیگر عیوب و نقائص کی طرح عکبر و غرور سے بھی یاک تھے، پھر عکبر سے محفوظ رہنے کے لیے اپنے صحابہ کرام کو گزار کر بعد میں غرور بیت المقدس میں جانے کی کیا وجہ تھی؟ اس کا مختصر جواب یہ ہے کہ آپ تو عکبر میںے امراض سے محفوظ تھے، کیونکہ آپ معصوم تھے مگر اس کوشش میں اپنی امت کو تعلیم و درس دینا مقصود تھا تاکہ امت محمدی عکبر و غرور کا شکار ہو کر اللہ تعالیٰ کی نافرمانی پر نہ اتر آئے۔ آپ کی تعلیم کا نتیجہ ہے کہ آپ کی امت کے صالحین، علماء، ربانیین اور اولیاء کرام ایسے امراض سے اپناداں پچانے کی کوشش کرتے ہیں۔

**السؤال السادس:** عن عبد الله بن سعيد عن جده عن أبي هريرة قال نهى رسول

الله صلی اللہ علیہ وسلم عن تعجیل صوم يوم قبل الرؤبة.

(الف) ترجم الحدیث الی الأردية واکب اسم جد عبد الله بن سعيد او کبته؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں اور حضرت عبد اللہ بن سعید رضی اللہ عنہ کے دادا کا نام یا ان کی کیتی

تحریر کریں؟)

(ب) اذکر اختلاف الانتماء فی صوم يوم الشک مع دلائلهم؟

(یوم شک کے روزہ کے بارے میں مذاہب آئمہ مع دلائل بیان کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث: حضرت عبد اللہ بن سعید رضی اللہ عنہ اپنے دادا جان کے حوالے سے

نقل کرتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے سنتا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے چاند

دیکھنے سے ایک دن پہلے روزہ رکنے میں جلدی کرنے سے منع فرمایا۔

(ب) یوم شک کا روزہ رکنے میں مذاہب آئمہ مع دلائل:

شعبان المعلم کی تیسویں تاریخ کو یوم شک کہا جاتا ہے، اس دن کی علت یعنی باطل و غیرہ کی وجہ

سے چاہندہ نظر نہ آیا، اس دن کا روزہ رکنے میں آئندہ فتنہ کا اختلاف ہے جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اس دن رمضان المبارک کی نیت سے روزہ رکھنا منع ہے۔

۲- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا نقطہ نظر ہے کہ فرض رمضان اور مطلق نفلی روزہ کی نیت سے روزہ رکھنا درست نہیں ہے لیکن تضا، کفارہ، نذر اور نفل محتاوی کاروزہ رکھنا جائز ہے۔

۳- حضرت امام احمد بن خبل رحمہ اللہ تعالیٰ کے اس بارے میں تین اقوال ہیں:

(i) رمضان کی نیت سے واجب ہے، (ii) حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے قول کے مطابق،  
(iii) حاکم وقت کے نیچے پر عمل کیا جائے۔

۴- علامہ شوکانی کے مطابق صحابہ کرام کی ایک جماعت اس کے جواز کی قائل ہے جیسے حضرت علی، حضرت قاروق اعظم، حضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت انس، حضرت امیر معاویہ، حضرت عائشہ، حضرت امہم بنت ابی بکر، حضرت ابو ہریرہ اور حضرت عمرو بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔

۵- علامہ ابن عبد البر رحمہ اللہ تعالیٰ کے مطابق صحابہ کرام کی ایک جماعت سے کراہت منقول ہے جیسے حضرت قاروق اعظم، حضرت علی، حضرت عمار بن یاسر، حضرت عبد اللہ بن عباس، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت ابو ہریرہ، حضرت حذیفہ اور حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔

محوزین کی دلیل حضرت عمران بن حصین رحمہ اللہ تعالیٰ کی روایت ہے: ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال له هل صمت من سر شعبان شيئاً قال: لا قال لاذ اذا الطرت من رمضان فصم يوماً۔ (تفسیر علیہ)

ماحسن نے حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے:

قال عمار رضی اللہ عنہ من صام اليوم الذي شک فيه فقد عصى ابا القاسم صلی اللہ علیہ وسلم۔ (جامع ترمذی)

دونوں روایات میں تلقیٰ کی صورت یہ ہے کہ ممانعت رمضان کی نیت سے روزہ رکھنے پر محظوظ ہے۔  
ماصل کلام یہ ہے خواص کے لیے روزہ رکھنا بہتر ہے مگر عوام کے لیے فائدہ عقیدہ اور تردد نیت کے پیش نظر روزہ نہ رکھنا بہتر ہے۔

تغییم المدارس (ابن حثمت)، پاکستان کے جدید نصاب کے میں مطابق

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

حَلُّ شُدَّہ پَرَچَہ جَاتٌ

2019

مُفْتَیِّ مُحَمَّد حَمْدَلُوْرَانِی دامت برکاتہم علیہ

درجہ عالمیہ \* سال دوم

سبیر برادرز (برنز) زبیدہ منظر بہ، اردو بازار لاہور  
نام: 042-37246006



## الشهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

**”السنة الثانية“ للطلاب الموافق سنة ١٤٣٠ هـ ٢٠١٩ء**

### الورقة الأولى: لصحيح البخاري

**مجمع الأرقام: ١٠٠**

**الوقت المحدد: ثلاث ساعات**

**الملاحظة: السؤال الاول اجراري ولكل الخيار في البوالي انجيب عن النين**

**السؤال الاول: عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلی الله علیه وسلم من يقم**

**ليلة الفدر ايمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من الذنب**

**(الف) ترجم الحديث الشريف الى الاردية واشرح الكلمة المخطوطة عليها؟**

**٦+٣ = ١٠**

**(ب) ان غفر اللنب من قيام الليلة الواحدة فقط فلم يكلف بالتعربة وسائر**

**الاحكام الشرعية؟ بين موافقك بالتفصيل ١٠**

**(ج) اكتب الحديث الاول من البخاري مع وجہ تقدیمه وین معنی الوحي**

**٤+١٠ = ١٤**

**السؤال الثاني: قال رسول الله صلی الله علیه وسلم ان من اشراط الساعة ان يرفع**

**العلم ويثبت الجهل ويشرب الغمر ويظهر الزنا**

**(الف) ترجم الحديث الشريف الى الاردية واشرحه شاليا؟ ٧+٨ = ١٥**

**قال النبي صلی الله علیه وسلم لا حسد الا في التين رجال الله مالاسلط على**

**ملكته في الحق.....**

**(ب) ترجم الحديث الى الاردية مع تشکیلا، واتكتب الثانية التي یجوز فيها**

**٧+٨ = ١٥**

**السؤال الثالث: عن ابى هريرة ان رسول الله صلی الله علیه وسلم لو یعلم الناس**

**ما في النساء والصف الاول ثم لم یجدوا الا ان یستھموا عليه لا یستھموا ولو یعلمون**

**ما في التهجير لاستغروا اليه ولو یعلمون ما في العتمة والصبح لا توها ولو جروا**

**(الف) ترجم الحديث الى الاردية واشرح النص المخطوطة عليه؟ ٩+٨ = ١٥**

(ب) اکب الدعاء الذی یرغب الیها عند الاذان مع ترجمتہ الى الاردوۃ والقل

حدیثاً فی فضیلۃ الاذان؟ ۷۸+۱۵ =

السؤال الرابع: ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نعی النجاشی فی اليوم الذي  
مات فيه سخراج الى المصلى لصف بهم وکبر اربعاء.

(الف) ترجم الحدیث الشریف الى اللہجة الاردوۃ وابن مات النجاشی؟

۱۵=۵+۱۰

(ب) هل تجوز صلوٰۃ الغائب ام لا؟ بین مؤلفک بالدلائل القاطعۃ؟ ۱۵

☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆

درجہ عالیہ (برائے طلباء) سال دوم ۲۰۱۹ء

صحیح بخاری  
پہلا پرچم: صحیح بخاری

سوال نمبر ۱: عن ابی هریرۃ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من يقم ليلة  
القدر ایماناً واحتساباً غفرله ما تقدم من الذنب

(الف) ترجم الحدیث الشریف الى الاردوۃ واضرح الكلمة المخطوطة علیها؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور خط کشیدہ الفاظ کی وضاحت کریں؟)

(ب) ان غفر اللذب من قیام اللیلة الواحدة فقط للزم نکلف بالعربۃ وسائل  
الاحكام الشریعۃ؟ بین مؤلفک بالتفصیل

(اگر ایک رات کے قیام سے تمام گناہ معاف ہو جاتے ہیں تو پھر تم توبہ اور باقی احکام شریعہ کے  
ملک کیوں بنائے گئے ہیں؟ اپنا موقف تفصیل سے بیان کریں)

(ج) اکب الحدیث الاول من البخاری مع وجہ تقدیمه و بین معنی الوجی  
والقسام؟

(صحیح بخاری کی اہلی حدیث لکھیں، اس کے مقدم کرنے کی وجہ تحریر کریں، وہی کا معنی اور اس کی  
اقلام بیان کریں؟)۔

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت ابوہر و رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس نے ایمان  
کی حالت اور رواب کی نیت سے شب قدر میں قیام کیا، تو اس کے پہلے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔

ذکر کشیدہ الفاظ کی وضاحت:

**ابیانہ:** فضل ملائی حزیرہ نیز مہوز الغاہ از باب انفعال کا مصدر ہے اور عالی ہونے کی وجہ سے منسوب ہے۔ اس کا معنی ہے: یقین، ایمان۔ مطلب ہے کہ حالت ایمان میں قیام کرنے سے گناہ معاف کر دیے جائے ہیں۔

**احسانہا:** فضل ملائی حزیرہ نیز مگر از باب انفعال کا مصدر ہے، اس کا مطلب ہے: ثواب کی نیت سے یعنی قیام کرنے کا مستقرد ریا کاری ہے تو بلکہ اجر و ثواب کا حصول ہو۔

(ب) مغفرت گناہوں سے مراد:

گناہوں کی روایات میں: (۱) گناہ صیرہ: یعنی چھوٹے گناہ جو نیک اعمال کی برکت سے معاف کر دیے جاتے ہیں، جس طرح روایات کے مطابق ایک نماز سے درمی نماز تک، ایک جمع سے دوسرا جمع تک اور ایک رمضان سے لے کر دوسرا رمضان تک نماز، جمع اور ماہ رمضان کے روزوں کی برکت سے یہ گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔

(۲) کبیرہ گناہ: وہ گناہ ہیں جو بارہار توہہ کے بغیر معاف نہیں کیے جاتے۔

یہاں حدیث سے مراد بھی ہے کہ شب قدر میں ایمان کی حالت و ثواب کی نیت سے قیام کرنے کی برکت سے صیرہ گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں جبکہ کبیرہ گناہ توہہ کے بغیر معاف نہیں ہوتے۔

(ج) بخاری کی چہلی حدیث:

سمعت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ علی المنبر یقُول سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقُول (بایها النَّاسُ ) الْمَا الاعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَلِكُلِ امْرٍ مَالُویٰ، وَلِمَنْ كَانَ هَجَرَهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَ هَجَرَهُ إِلَى دُنْيَا بِصَبِّهَا أَوْ إِلَى امْرٍ أَنْ يَكْحُلَهَا لِهَجَرَهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ .

حضرت عقبہ بن وقاریؓ لئے رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے حضرت قاروہؓ اعظم رضی اللہ عنہ کو پدر نسیر فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے: اے لوگو! نیک اعمال کا دار و مدد لدنیتوں پر ہے۔ بیٹکہ ہر شخص کے لیے دعی ہے جس کی اس نے نیت کی۔ لہجہ جس نے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی طرف ہجرت کی تو اس کی ہجرت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے۔ اور جس کی ہجرت حصول دنیا کے لیے یا کسی عورت سے نکاح کرنے کے لیے ہو تو اس کی ہجرت اس کی طرف ہے جس کی طرف اس نے ہجرت کی۔

تقدیم حدیث کی وجہ:

برکام کا ثواب چونکہ حسن نیت پر مبنی ہے، اور نیت بد سے انتہی سے اچھا کام ہے کا رہ جاتا ہے، اس لیے امام بخاری نے اس حدیث سے کتاب کا آغاز کیا کہ قاری و مقرر، شیخ و تکید، تعلیم و تعلم ہیں فہرست کی فاسد نیت سے نہ کریں ورنہ سب مفت اکارت اور رایگاں ہے۔

وہی کا معنی اور اس کی اقسام:

وہی کا معنی: وہی کا الفروی معنی ہے: اشارہ کرنا، لکھنا، پیغام بھیجننا، دل میں ہات ڈالنا، خفیہ اٹ کرنا، ذرع میں جلدی کرنا۔ اصطلاحی معنی ہے: وہ کلام جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے نبی پر اتنا راجئے۔

اقسام وہی: حضرات انبیاء علیہم السلام پر اثاری جانے والی وہی کی تین اقسام ہیں:

- (۱) بلا واسطہ ملک: نہیں تھیں باری مزاسہ کا کلام تقدیم سننا ہیے شب مریع میں ہمارے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے سن اور حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کوہ طور پر سن۔
- (۲) فرشتہ کی وساطت سے کلام درہانی نازل ہو۔

(۳) حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے قلوب میں معافی کا القاء کیا جائے جیسا کہ حضور انور نے فرمایا: إِنَّ رُوزَ الْأَمْيَنِ لَنَفَتْ فِي رُوزِ عِنْيٍ لِمَنْ جَرَحَ لَنْ يَمْرِي دَلْ پَرِ القاء کیا۔

سوال نمبر 2: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ أَنْ يُرْقَعَ الْعِلْمُ وَيُبَيَّنَ الْجَهَلُ وَيُشَرَّبُ الْغَمْرُ وَيُظَهَّرَ الزِّرَا

(الف) ترجم الحدیث الشریف الى الاردية واشرحہ شالیا؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور اس کی شرح والی کریں؟)

قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا حَسْدَ إِلَّا بِالنَّسِينَ رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا لَكَسَطَ عَلَى فَلَمْ يَكُنْ لَهُ الْعَقِيرُ.....

(ب) ترجم الحدیث الى الاردية مع تشكیلاً، واصبِ الکالیہ التي یجوز لها الحسد؟

(حدیث پر ارباب لگا کر ادویہ میں ترجمہ کریں، اور دوسری چیزوں میں جس میں حسد جائز ہے؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: طلبات تیامت میں سے ایک یہ بھی ہے کہ ملم اٹھ جائے گا، جہالت قائم ہو جائے گی، شراب نوشی عام ہو جائے گی اور زندگانی اعلانیہ ہو گی۔

حدیث کی تشریع:

اس حدیث میں چند شہر علامات قیامت بیان کی گئی ہیں:

۱- علم اٹھ جائے گا: اس کے کئی مطالب ہیں: (i) علماء الخالیے جائیں گے۔ (ii) اہل علماء الخالیے جائیں گے۔ (iii) علم دین کی طرف لوگوں کا رجحان ختم ہو جائے گا۔

۲- جہالت چھا جائے گی: علم کے اٹھ جانے کا نتیجہ یہ ہو گا کہ ہر طرف جہالت اور بے عملی کا دور دورہ ہو گا۔ اسلامی احکام کی پروادہ کی بغیر لوگ اپنے نفس کی بیداری کریں گے۔

۳- شراب نوشی عام ہونا: جب جہالت چھا جائے گی تو اس کا ایک نتیجہ یہ سامنے آئے گا کہ بے عملی، احکام اسلامی کی خلاف ورزی اور شراب نوشی عام ہو جائے گی۔ صرفاً ضریب شراب نوشی کوئی مکانہ نہیں سمجھا جاتا، سبی وجہ ہے کہ اکثر وزراء، امراہ اور اہل ثروت حضرات اس مرض میں جلا ہیں۔

۴- زنا کا عام ہونا: جہالت کے تسلسل کے باعث جہاں دوری خرایاں ظاہر ہوں گی وہاں زنا کا رئی سبی عام ہو جائے گی، اخبارات کے واقعات سے معلوم ہوتا ہے کہ صرفاً ضریب وہ دور ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے اسن و خانہت میں رکھے۔

(ب) اعراب و ترجمہ حدیث:

نوٹ: اعراب اور حدیث پر لگادیے گئے ہیں جبکہ ترجمہ دونوں ذیل ہے:  
رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: حد صرف دو اہمیوں کے لیے جائز ہے: (۱) جس کو اللہ تعالیٰ نے دولت عطا کی ہو وہ اسے اللہ کی راہ میں خرچ کرتا ہے۔

دوسرا نص: دوسرانہ جس کے لیے حد جائز ہے وہ ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے قرآن کی دولت سے نواز اور وہ ہم وقت اس کی مدلیں واثقہت میں معروف رہتا ہے۔

اس روایت کا مطلب یہ ہے کہ حد ناجائز ہے، اگر بالفرض جائز ہوتا تو ان دونوں فحشوں کے لیے، ان کی خدمت کے امتراف میں جائز ہوتا یا یہاں حد سے مراد اس کا مجازی محتوى یعنی غلط ہے، غلط سے مراد ہے کہ کسی کے پاس کوئی مرغوب و پسندیدہ چیز دیکھ کر یہ خواہش کرنا کہ یہ چیز اس کے پاس رہے اور اس کی شل اللہ تعالیٰ مجھے بھی عطا کرے۔ حد ناجائز ہے اور غلط جائز ہے۔

سوال نمبر 3: عن ابی هریرۃ ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لو یعلم النّاس مالی النّداء والصف الاول ثم لم یجدوا الا ان یستھموا علیه لا ستهموا ولو یعلمون مالی التهجیر لا سبقو الیه ولو یعلمون مالی العتمة والصبح لا ترها ولو جروا

(الف) ترجمہ العجیث الی الاردیہ واشرح الصع المخطوط علیہ؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، اور خط کشیدہ نص کی تعریف کریں؟)

(ب) اکتب الدعاء الذی یر غب الیہا عند الاذان مع ترجمہ الی الاردوہ والقل

حدیثاً فی لضیحتِ الاذان؟

(اذان کے وقت پڑھی جانے والی دعاء مع ترجمہ لکھیں؟ اذان کی فضیلت میں ایک حدیث لش  
کریں؟)

جواب: (الف) حدیث کا ترجمہ:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اگر لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ اذان کننے اور صاف اول میں شامل ہونے میں کتنا ثواب ہے، پھر قرآن میں کے بغیر نہ ماضی ہو تو وہ ضرور قرآن میں۔ اگر یہ معلوم ہو جائے کہ اول وقت میں نماز ادا کرنے کا کتنا ثواب ہے تو بڑی کوشش سے آئیں۔ اگر جان لیں کہ نماز عشاء اور نماز شب بجماعت ادا کرنے کا کتنا ثواب ہے، تو وہ ضرور ان دونوں جماعتوں میں آئیں خواہ گھنٹوں کے مل جل کر آتا ہے۔

خط کشیدہ نص کی وضاحت:

اس بات میں کوئی تحریک نہیں ہے کہ ہر نماز کی جماعت میں شمولیت کی بڑی فضیلت ہے مگر نماز عشاء اور نماز شب کی جماعت میں شامل ہونے کا بہت ثواب ہے۔ ایک روایت کے مطابق ان دونوں نمازوں میں شامل ہونے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ رات بھر کی عبادت کے اجر و ثواب سے فوائد تھے۔ ایک روایت میں ہے کہ یہ دونوں نمازوں میں صرف مذاق پر بھاری ہیں۔ ان دونوں کی خصوصی فضیلت کی وجہ یہ ہے کہ دن بھر کے کام کا ج سے انسان تھک جاتا ہے اور رات کی نماز اس کے لیے دشوار ہو جاتی ہے، شیطان بھی اسی کی ترغیب دیتا ہے۔ سچ کی نماز کی فضیلت اس لیے زیاد ہے کہ مسلمان غفلت اور غیند کو دور کر کے حفظ اللہ تعالیٰ کی رضا کے لیے مسجد میں آتا ہے اور نماز باجماعت ادا کرتا ہے۔

(ب) اذان کے وقت پڑھی جانے والی دعا:

اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعْرَةِ التَّائِمَةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ اتْمُحَمَّدَ بِالْوَسِيلَةِ وَالْفَضِيلَةِ  
وَالرَّجَةِ الرَّلِيقَةِ وَابْعَذْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا فِي الدِّينِ وَعَذْتَهُ وَأَرْزُقَنَا شَفَاعَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لَا  
تُغَيِّرُ الْمِيعَادَ.

اے اللہ! تو اس دعوت نامہ (اذان) کا مالک ہے، نماز فرض کرنے والا ہے، تو مجھ صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ و بلند مقام عطا کر، تو اس عالی مقام پر فائز کر جس کا تو نے وعدہ کر کیا ہے، قیامت کے دن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت کا ہمیں حقدار ہانا۔ بیکل تو تلبیے لیے ہوئے وعدہ کے خلاف نہیں کرنا۔

فضیلت اذان پر حدیث:

۱ فضیلت اذان کے حوالے سے کثیر احادیث مبارکہ ہیں جن میں سے ایک حسب ذیل ہے:  
عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ إِنَّ الْمُؤْذِنَ يَغْفِرُ لَهُ مَدْيَ صَوْتِهِ وَيَصْدِقُهُ كُلُّ رُطْبٍ وَبَابِسٍ سَمْعَ صَوْتِهِ۔

**سوال نمبر 4:** ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نعی النجاشی فی الیوم الذی مات  
لیہ خرج الی المصلی فصف بھم و کبر اربعہ۔

(الف) ترجمہ الحدیث الشریف الی اللہ اللہ الاردویہ وابن مات النجاشی؟

(حدیث کا اردو زبان میں ترجمہ کریں، اور نجاشی کی وفات کہاں ہوئی؟)

(ب) هل تجوز صلوٰۃ الغائب ام لا؟ بین مزق فک بالدلائل القاطعہ؟

(کیا غائبانہ نماز جائز جائز ہے یا نہیں؟ اپنا موقوف معتبر دلائل سے بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث:

پیغمبر رسول کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نجاشی کی وفات کی خبر اسی دن سنی جس دن وہ فوت ہوا، آپ جائز گاہ کی طرف تعریف نہ گئے، لوگوں کی صرف بندی کی اور (نماز جائزہ میں) چار گبیریں کہلی۔

نجاشی کی وفات کا مقام:

نجاشی "جہشہ" کا حکمران تھا، وہ غائبانہ طور پر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے متعارف تھا اور وہ مسلمان ہو چکا تھا۔ اس کی وفات "جہشہ" میں ہوئی۔ اس کی وفات کی اطلاع بذریعہ وحی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دی گئی اور اپنے صحابہ کو ساختھے کر آپ نے اس کی نماز جائزہ پڑھی۔

(ب) غائبانہ نماز (جائزہ کا مسئلہ):

کیا غائبانہ نماز جائز جائز ہے یا نہیں؟ اس بارے میں آئمہ اربعہ کا اختلاف ہے اور اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک قبہ اللہ تعالیٰ کا موقوف ہے کہ غائبانہ نماز جائز  
ہے۔ ان کی دلیل یہ حدیث پاک ہے:

لَا يَمُوتُنَّ أَحَدٌ مِنْكُمُ إِلَّا اذْتَمَنْتُمْ لَأَنَّ صَلَوَتِي عَلَيْهِ رَحْمَةٌ لَهُ۔ یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے صحابہ کرام کو اعلان و حکم تھا کہ جب تم میں سے کسی کی وفات ہو جائے تو تم اس بارے میں مجھے ضرور بتانا، کیونکہ میری نماز جائزہ اس کے لیے رفتہ بتات ہو گی۔

خدا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مقدس زمانہ میں دور دراز علاقہ جات میں کثیر صحابہ نے وفات پائی تھیں

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں سے کسی پر بھی نماز جائز نہیں پڑھی۔

۲- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہما اللہ تعالیٰ کے نزدیک غائبانہ نماز جائز جائز ہے۔ انہوں نے زیر بحث حدیث کے علاوہ حضرت عمران بن حسین رضی اللہ عنہ کی اس روایت سے استدلال کیا ہے:

قال قال لنا رسول الله صلی الله علیہ وسلم ان احاکم النجاشی قدمات لقوموا  
فصلوا علیه قال لقمنا لصفنا كما يصف على الميت وصلينا عليه كما يصلى على  
الميت (جامع ترمذ)

راوی کا کہنا ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں فرمایا: پیش تھارا "نجاشی" بھائی وفات پا گیا ہے، ہم تم کفرے ہو جاؤ اور اس پر نماز جائز پڑھو، ہم کفرے ہوئے، ہم نے ایسے صد بندی کی جس طرح میت پر کی جاتی ہے، ہم نے اس کی نماز جائز اس طرح پڑھی جس طرح میت پر پڑھی جاتی ہے۔

احتفاف کی طرف سے حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حبیل رحمہما اللہ تعالیٰ کی اس دلیل کے کئی جوابات دیے جاتے ہیں:

(i) نجاشی پر غائبانہ نماز جائز پڑھنا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیات میں سے ہے۔ (ii) اللہ تعالیٰ نے زمینی بعد ختم کر کے نجاشی کی میت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے رکھ دی تھی۔ (iii) شب مران کی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے قرب و بعد کی تنازل ختم کر کے نیکانیت کا درپ بھر دیا گیا تھا۔



## الشهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

”السنة الثانية“ للطلاب الموافق سنة ٢٠١٩هـ ٢٠١٩ء

### الورقة الثانية: لصحيح مسلم

مجموع الأرقام: ١٠٠

الوقت المحدد: لثلث ساعات

الملاحظة: السؤال الأول اجباري ولكل الخيار ليالي أن تجنب عن التبع

لطف

**السؤال الأول:** حدثنا أبي حمزة بن يحيى و محمد بن رمع قال أخبرنا الليث،  
وحدثنا قتيبة بن سعيد حدثنا الليث عن نافع عن عبد الله عن رسول الله صلى الله عليه  
وسلم الله نهى عن بيع جبل الجبلة.

(الف) شكل الحديث مع متنه وترجمته إلى الأردوية ٥+٥ = ١٠

(ب) عرف بيع جبل الجبلة وزين التحقيق الصرفي عن المخطوط عليها؟

٧+٨ = ١٥

(ج) بين معنى البيوع الآتية مع حكمها وعلتها؟ ٣×٥ = ١٥

بيع العرايا، تلقى الجلب، بيع الحصاة

**السؤال الثاني:** قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من كانت له أرض لليزد عنها  
أو لليحرر لها إخاه ولا فليذرها

(الف) ترجم الحديث واشرحه شرعا بسيطاً ٥+٥ = ١٠

(ب) هل يجوز كراء الأرض أم لا؟ بين مذهب الأحناف مع دلائلهم . ٢٠

**السؤال الثالث:** عن ابن عباس ان النبي صلى الله عليه وسلم قال مثل الذي يرجع  
في صدقه كمثل الكلب يبقى ثم يعود في قبته فياكله

(الف) ترجم الحديث إلى الأردوية واكتب معنى الہدایۃ واصطلاحاً؟

٥+٥ = ١٠

(ب) بين الحكم مع الدليل عن تفضيل بعض الأرلادن في الہدایۃ وعن شراء

الہدایۃ ... این ہدایۃ مصدقہ به ممن تصدق علیہ ۲۰۹

**السؤال الرابع:** عن الس ن ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم رأی شیخاً یہادی ہن ابینہ فقل ما ہاں ہذا؟ قالوا نذر ان یمشی قال ان اللہ عن تعلیب هذالفسہ لنه وامرہ ان یرکب

- (الف) ترجم الحدیث الی اللغة الاردية وہی حکم النذر الذی فیہ معصیۃ رایہنا اکتب کفارۃ النذر؟  $15 = 5 + 5 + 5$
- (ب) القرآن یأمرنا ایفاء النذور (ولیولوا نذورهم) ولکن امر النبی صلی اللہ علیہ وسلم شیخاً بتراکه، علیک التطبيق بین القرآن والحدیث؟  $15$

درجہ عالیہ (برائے طلباء) سال دوم 2019ء

### دوسر اپرچہ: صحیح مسلم

سوال نمبر 1: حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ يَعْنَى وَمُحَمَّدُ بْنُ رَمْحَةَ قَالَا أَخْبَرَنَا اللَّهُ عَزَّ ذِيَّلَهُ فَتَبَّعَهُ بْنُ مَعِيدٍ حَدَّثَنَا كَيْتُ عَنْ نَالِعَ عَنْ عَبْدِ الدِّهْنِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَزَّ ذِيَّلَهُ نَهَى عَنْ بَيْعِ حَبْلِ الْجَلْلَةِ.

- (الف) شکل الحدیث مع سندہ وترجمہ الی الارڈیہ؟  
(حدیث مع سند پر اعراب لگائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)
- (ب) عرف بیع حبل الجبلة و زین التحقیق الصرفی عن المخطوط علیہا  
("بیع جبلہ" کی تعریف کریں، اور خط کشیدہ کی صرف تحقیق کریں؟)
- (ج) بین معنی الیوں الہبیہ مع حکمہا و علتها؟ بیع العرایا، تلقی الجلب، بیع الحمامہ
- (درج ذیل بیوں کے معنی، ان کا حکم اور ان کی علت بیان کریں؟)

**جواب:** (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا ترجمہ:

نوٹ: اور حدیث مع سند پر اعراب لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:  
حضرت لیث، حضرت ہاشم اور حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہم سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حامله کے حمل کی بیع سے منع کیا ہے۔

**(ب) بیع حبل الجبلة کی تعریف:**

صورت مسئلہ یہ ہے کہ جانور وغیرہ کے پہنچ میں موجود حمل کی بیع و شراء، اسی طرح حمل کے حمل یعنی

موجودہ حمل سے جو مادہ پیدا ہوگا، اس کے حمل کی بیعث شراء و دنوں ناجائز ہیں۔ اس لیے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حمل اور حمل کے حمل کی بیعث سے منع فرمایا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے مروی ہے: "ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم نہیں عن بیع حمل الجبلة" یعنی رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حاملہ کے حمل کی بیعث سے منع فرمایا۔

اس پر عقلی دلیل یہ ہے کہ حمل وغیرہ کی بیعث میں دھوکہ ہے، کیونکہ با اوقات جانور وغیرہ کا صرف پیٹ پھول جاتا ہے اور اندر سے خالی ہوتا ہے، اس صورت میں باعث کافا نہ ہے کہ وہ لذ جھکڑشنا وصول کر لے گا مگر مشتری کے لیے دھوکہ ہے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دھوکہ سے منع فرمایا ہے۔

**الجلبة:** نعل ثلاثی بخراز اب مسمع بسمع کا مصدر ہے۔ اس کا صد "المرأة" (عورت) آجائے تو اس کا معنی ہوگا: حاملہ ہوتا۔ اس کا اسم فاعل "حابلة" ہے جس کی جمع ہے: جبلة، جلبی، جبالی، جبلیات۔ اس کا معنی ہے: حاملہ ہوتا۔

#### (ج) اصطلاحات کی تعریف:

۱- **بیع العرایا:** لفظ "عرایا" کی جمع ہے جس کا معنی خالی ہوتا ہے، کیونکہ اس کا حکم باغ کے بال ادکام سے خالی ہوتا ہے، اس لیے اس کو عرایہ کہتے ہیں۔ وہ معنی ہے: بار بار آنا جاتا ہے۔ یہ عربی بخزو سے مخذلہ ہے۔ حضرت امام مالک اور حضرت امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ کے ہاں "عرایا" ایک قسم کا ہدیہ ہے، صورت میں بیع کہا جاتا ہے۔ حضرت امام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ اسے حقیقت بیع قرار دیتے ہیں، گویا بیع ملزم ہے جو پانچ دن یا اس سے کم مقدار میں جائز ہے۔ حضرت امام ائمہ ابوحنین رحمہما اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کی بیع جائز ہیں ہے اور ہبہ کی شکل میں جائز ہے۔

۲- **تلقی الجلب:** تلقی کا معنی ملتا اور جلب کا معنی ہے: کسی کو ہمک کرلانا۔ جلب، جلب کی جمع ہے۔ یعنی وہ لوگ جو دیہاتوں سے سودا لے کر شہر میں فروخت کرنے کے لیے آتے ہیں۔ تلقی جلب کی صورت یہ ہے کہ کوئی شخص شہر سے باہر نکل کر ان تا جروں کا استقبال کرے جو شہر میں غلہ وغیرہ فروخت کرنے کے لیے آتے ہیں تو وہ ان سے غلہ وغیرہ خریدے، چونکہ ان لوگوں کو شہر میں بجاوہ کا علم نہیں ہوتا ہے اور ہو سکتا ہے کہ یہ شخص ان سے شہر کے زرخ سے کم پڑی دے اور یوں ان کو نقصان ہوگا، اس لیے اس سے منع کیا گیا ہے۔ دھوکہ کی صورت ہونے کی وجہ سے یہ بیع منع ہے۔

۳- **بیع الحصاة:** زمانہ جاہلیت کی بیوئی میں سے ایک "بیع الحصاة" ہے، اس کی صورت یہ ہے کہ مشتری کنکری پہنچتا ہے، جس چیز پر وہ کنکری گرجائے وہ اس کی ہو جاتی ہے۔ اس بیع میں باعث اور مشتری دنوں یا دنوں میں سے ایک کو دھوکہ ہو سکتا ہے، اس وجہ سے اس سے منع کیا گیا ہے۔ گویا اس کی ممانعت کی علت دھوکہ ہے اور دھوکہ کے باعث یہ منوع ہے۔

**سوال نمبر 2:** قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من کاٹ لہ ارض للیز رعها او  
فلبھر لہا اخاه والا للبید عها

(الف) ترجمہ الجدید و اشرحہ بشرحا بسیطاً؟

(حدیث کا ترجمہ کریں اور اس کی جامع تشریح کریں؟)

(ب) هل یجوز کراءۃ الارض ام لا؟ بین مذهب الانھاف مع دلائلهم؟

(کیا زمین کرائے پر لیتا جائز ہے یا نہیں؟ انھاف کا مذهب تفصیلابیان کریں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص کی زمین ہو تو اسے چاہئے کہ وہ اسے کاشت کرے یا  
اپنے بھائی کو کاشت کرنے کے لیے دے ورنہ اسے چھوڑ دے۔

**تشریح:**

انسان پر اللہ تعالیٰ کے بے شمار انعامات ہیں جو احادیث حضرت میں نہیں آسکتے، ان میں سے ایک زمین  
ہے، مالک زمین اس سے استفادہ کے لیے خود اسے کاشت کرے، اگر خود کاشت نہیں کر سکتا تو اپنے دوست  
یا کسی بھائی کو کاشت کا ذری کامو قع فراہم کرے جو معاونت ہو گی اور اگر ایسی صورت بھی ممکن نہ ہو تو وہ زمین  
بے دست بردار ہو جائے تاکہ کوئی حقدار آدمی اسے اپنے استعمال میں لائے یعنی کسی کو ہدیہ کر دے۔ زمین  
سے استفادہ نہ کرنا ناٹھری ہے جو اللہ تعالیٰ کو ہرگز پسند نہیں ہے۔ اسی طرح زمین کی بنیاد پر اتنا، تکرید غرور  
سے کام لینا بھی اللہ تعالیٰ کو نہایت ناپسند ہے اور اس سے کمل احتراز کرنا چاہئے۔

**(ب) زمین کو کرائے پر دینے کا مسئلہ:**

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زمین کو کرائے پر دینے سے منع کیا ہے، اس مسلمہ میں "ولا  
تیغروا" کے الفاظ بھی آئے ہیں، اس نے مراد بھی کرائے پر دینا ہے۔ اس مسلمہ میں وارد تمام روایات  
سے دو امور سامنے آتے ہیں: (i) آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے کسی مسلمان بھائی کو بطور عطیہ یا ہبہ  
دینے کی ترغیب دی ہے۔ (ii) مالک زمین اپنے لیے تالیوں یا نہروں کے پاس والی جگہوں کی فعل خود کہ  
لیتے تھے جبکہ باقی زمینوں کی فعل مزارع کو دینے تھے اور اس طرح مزارع کا احتصال ہوتا تھا جس  
سے منع کیا گیا ہے، کیونکہ یہ بات باہم نفرت کی صورت پیدا کرتی ہے۔

حضرت علامہ غلام رسول سعیدی رحمہ اللہ تعالیٰ مالک زمین اور مزارع کے مابین پار صورتیں کرتے

ہیں:

(i) مالک زمین مزارع سے کہے کہ میں تمہیں اس شرط پر دیتا ہوں کہ تم زمین کے فلاں حصہ (نہر

کے پاس والی) کی پیداوار مجھے دو گے، فلاں حصہ کی فصل تم رکھو گے، تو یہ بالاجماع باطل ہے کہ اس میں دھوکہ کی صورت موجود ہے، اس لیے کہ ممکن ہے کہ اس حصہ میں فصل ہو یا نہ ہو۔

(ii) مالک زمین مزارع سے کہے کہ میں یہ زمین اس شرط پر دیتا ہوں کہ تم زمین کی فصل میں سے مقرر مقدار مثلاً ایک سو کلو میٹر دو گے، یہ معادضہ بالاجماع باطل ہے، کیونکہ اس میں دھوکہ ہے۔

(iii) مالک زمین مزارع کو زمین کرائے پر دے اور کرائے میں سونا، چاندی یا کوئی اور چیز غل وغیرہ رکھے اور تینیں کرے اور زمین کی فصل ہجرت میں نہ ری جائے تو اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

(iv) مالک زمین مزارع کو زمین بٹالی پر دے اور اس کے عوض زمین کی فصل کا نصف یا تھالی وغیرہ بطور معادضہ دیا جائے تو اس میں بھی فقہاء کا اختلاف ہے۔

حضرت امام مالک رحمۃ اللہ تعالیٰ کے ہاں علم کے علاوہ سونا، چاندی اور دیگر اشیاء کے عوض زمین کرائے پر دی جا سکتی ہے۔ آخر مثال شاہ کے ہاں سونا اور چاندی کی طرح اناج کے عوض میں بھی کرائے پر دی جا سکتی ہے۔

**سوال نمبر 3:** عن ابن عباس ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال مثل الذي يرجع لي صدقته كمثل الكلب يقىء ثم يعود لني فيك لياكله

(الف) ترجم الحدیث الی الأردية و اكتب معنی الہبة لہ و اصطلاحہ؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، اور "ہبہ" کا لغوی و اصطلاحی معنی لکھیں؟)

(ب) بین الحكم مع الدليل عن تفضيل بعض الاولاد لـ الہبة وعن شراء

الانسان مالصدق به ممن تصدق عليه؟

(ہبہ میں بعض اولاد کو ترجیح دینے کا حکم مع الدليل بیان کریں، اور صدقہ شدہ چیز یا دو بطور علیہ دی گئی ہو، کفر و خت کرنے کا حکم کیا ہے؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو شخص اپنے صدقہ کو لوٹاتا ہے، اس کی مثال اس کے کی ہے جو نے کرتا ہے پھر اپنی نے کو لوٹائے اور اسے کہا

"ہبہ" کا لغوی و اصطلاحی معنی:

لفظ "ہبہ" کا لغوی معنی ہے: علیہ، بلا معادضہ چیز دینا۔ اس کا شرعی و اصطلاحی معنی ہے: کسی کو اپنی نظر سے بلا معادضہ کوئی چیز فراہم کرنا۔ اس کی تین شرائط ہیں:

(i) مقبول ہو، (ii) غیر منقسم ہو، (iii) غیر مشغول ہو۔ "ہبہ" کے ارکان دو ہیں: (1) اجنباء، (2) قبول۔

(ب) "ہبہ" میں بعض اولاد کو بعض پر ترجیح دینا:

والدین کی طرف سے اولاد کو کوئی چیز ہبہ کرنے میں مساوات واجب ہے یا نہیں؟ اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے اور اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے دو اقوال ہیں:

(i) بڑکے کا لڑکی سے دو گناہ حصہ ہے۔ (ii) دونوں کا برابر برابر حصہ ہے۔

۲- حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کے تین اقوال ہیں:

(i) عدم مساوات حرام ہے۔ (ii) عدم مساوات سے ہبہ درست ہو جائے گا مگر اس سے رجوع کرنا واجب ہے۔ (iii) اولاد میں سے جو مغلس ہے، اسے زیادہ دینا جائز ہے۔

۳- حضرت امام ابو یوسف رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ اگر عدم مساوات سے کسی کا نقصان ہوتا ہو تو مساوات واجب ہے ورنہ نہیں۔

۴- جمہور فقہاء کرام کا نظر یہ ہے کہ مساوات مستحب ہے اور عدم مساوات مکروہ تحریکی ہے۔

۵- حضرت امام اعظم ابو حنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ عدم مساوات مکروہ تحریکی ہے حرام نہیں ہے۔

جو لوگ عدم مساوات کو حرام قرار دیتے ہیں ان کی دلیل یہ روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا اشهد علی جور یعنی میں ظلم پر گواہ نہیں بن سکتا۔

عدم مساوات کے قائلین لوگوں کی دلیل یہ روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا اشهد علی هذا غيری یعنی اس پر تم میرے علاوہ کسی کو گواہ بنالو۔

ہبہ میں رجوع اور عدم رجوع کی صورت:

جب موہوب لہ، ہبہ کے عوض کوئی چیز فراہم کر دے یا ہبہ میں زیادتی کر دی مثلاً زمین ہبہ کی تو اس میں مکان بنا لیا یا اس میں درخت لگائی یا فریقین میں سے کوئی فوت ہو جائے یا وہ چیز موہوب لہ کی ملک سے خارج ہو جائے تو ہبہ واجب ہو جاتا ہے اور وہابی کی طرف سے رجوع باطل ہو جاتا ہے۔

سوال نمبر 4: عن انس ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم رأى شیخاً یهادی بین ابنيه لقال ما بال هذا؟ قالوا انذر ان يمشی قال ان الله عن تعذیب هذا نفسه لفني وامر ان

(الف) ترجم الحدیث الی اللغو الأردیہ و بن حکم النذر الذی فیه معصیۃ واپسنا

اکب کفارۃ النذر؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، نذر معصیت کا حکم بیان کریں اور نذر کا کفارہ لکھیں؟)

(ب) القرآن یا مرنا ایفاء النذور (ولیوفوانذورهم) ولکن امر النبی صلی اللہ

علیہ وسلم شیخاً بتراکہ، علیک التطبيق بین القرآن والحدیث؟

(قرآن میں نذریں پوری کرنے کا حکم دیا ہے (اور انہیں چانپی کہ وہ اپنی نذریں پوری کریں)

لیکن رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بوڑھے شخص کو اس کے ترک کا حکم دیا، قرآن و حدیث میں تطبیق پیدا کریں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ پیشک رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک بوڑھے شخص کو اپنے دو فوٹوں میٹھوں کے درمیان چلتے ہوئے سہارے سے دیکھا تو فرمایا: اس کا کیا حال ہے؟ صحابہ کرام نے عرض کیا: اس نے پیدل چلنے کی نذر مانی ہے، آپ نے فرمایا: پیشک اللہ تعالیٰ اس کے نفس کو عذاب دینے سے بے پرواہ ہے اور اسے سوار ہونے کا حکم دیا۔

نذر معصیت کا حکم اور اس کا کفارہ:

عدم معصیت کی نذر کا پورا کرنا واجب ہے اور معصیت کی نذر کا پورا کرنا واجب نہیں ہے بلکہ وہ کالعدم ہوتی ہے۔ زیر بحث حدیث کی نذر معصیت اور تکلیف مala یطاق پر منع اس لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے ترک کرنے اور سواری پر سوار ہونے کا حکم دیا تھا۔

نذر معصیت کا پورا کرنا ضروری نہیں ہوتا، اس کا کفارہ دینا واجب ہوتا ہے۔ حضرت امام اعظم ابو حیفہ اور حضرت امام ثوری رحمہما اللہ تعالیٰ کا یہ موقف ہے، ان کی دلیل یہ روایت ہے: لا نذر فی معصیۃ و کفارۃ کفارۃ یعنی نذر معصیت کی کوئی خیثت نہیں ہے اور اس کا کفارہ، کفارہ نہیں ہے۔

قرآن کریم میں کفارہ نہیں کی صورتیں درج ذیل بیان کی گئی ہیں:

(۱) دس مسکینوں کو منع و شام کھانا کھلانا ہے۔

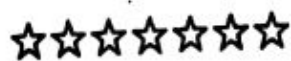
(۲) یادس مسکینوں کو کپڑے فراہم کرنا ہے۔

(۳) یا ایک غلام آزاد کرنا ہے۔

(۴) اگر ان تینوں صورتوں میں سے کسی کی بھی طاقت نہ ہو تو تین دن کے روزے رکھنا ہے۔

(ب) نذر کے مسئلہ میں قرآن و حدیث میں تطبیق:

قرآن کریم اپنی نذروں کو پورا کرنے کا حکم دیتا ہے جبکہ زیر بحث حدیث سے اس کے ترک کا درس ملتا ہے، اس طرح قرآن و حدیث میں تعارض ہوا؟ اس کی تطبیق کی صورت یہ ہے کہ قرآن کریم میں عدم معصیت پر مبنی نذروں کو پورا کرنے کا حکم دیا گیا ہے جبکہ حدیث شریف میں معصیت پر مبنی نذروں کے ترک کا حکم ہے۔ لہذا تعارض باقی نہ رہا۔



H-M-HASNAI-ASADI

# الشهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

"السنة الثانية" للطلاب الموافق سنة ١٤٣٠ هـ ٢٠١٩ء

## الورقة الثالثة: لجامع الترمذى

الوقت المحدد: ثلث ساعات

مجموع الأرقام: ١٠٠

الملاحظة: السؤال الاول اجرارى ولكل الخيار فى الباقي ان تجيب عن النين فقط.

السؤال الاول: عن حذيفة ان النبي صلى الله عليه وسلم اتى سبطة قوم فبالعليها قائماته بوضوء لذهب لتأخر عنه الدعائى حتى كنت عند عقبه ف渥ها ومسح على خفيه

(الف) شكل الحديث وانقله الى اللغة الاردية؟  $٥+٥=١٠$

(ب) فعل النبي صلى الله عليه وسلم معارض لتعليم عمر في قوله "يا عمر لاتبل قائمًا" عليك التوفيق بين فعله وتعليمه؟  $١٥$

(ج) ما يقول الانسان اذا دخل الخلاء؟ واكتبه الحكم عن استقبال القبلة واستدبارها بفائز او بول؟  $٨+٧=١٥$

السؤال الثاني: (ا) عن عائشة قالت ان كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلى الصبح فینصرف النساء قال الانصارى فيمر النساء متلففات بمروطهن ما يعرفن من الغلس

(ii) عن ابن رافع ابن خديج قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول اسفروا بالفجر فانه اعظم للاجر

(الف) ترجم الروايتين الى الاردية وزين القرطاس بتطبيق بينهما؟  $٧+٨=١٥$

(ب) اذكر المذاهب عن الاسفار بالفجر والتغليس به في ضوء الترمذى؟  $١٥$

السؤال الثالث: كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى من الليل مشى ويوتر برکعة وكان يصلى الركعتين والاذان في اذنه

(الف) انقل الحديث الى الاردية بعد تشكيله واذكر حديثا في فضل الورق؟

۱۵=۸+۷

(ب) کم رکعت فی الورت؟ فصل اختلاف الالمة مع دلالتم ررجع ملہب  
الاحناف؟ ۱۵

السؤال الرابع: عن عائشة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اعنوا هذا  
النکاح واجعلوه في المساجد واضربوا عليه بالدقوف

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية وبين ان الأمر في الحديث للوجوب او

للاستحباب؟ ۱۵=۸+۷

(ب) هل الوليمة قبل النکاح مسنونة أم بعده؟ بين بالدليل وبين الحكم ليم  
يحضر الوليمة بغیر دعوة؟ ۱۵=۸+۷



## درجة عاليه (برائے طلباء) سال دوم 2019ء

### تیراپرچہ: جامع ترمذی

سوال نمبر 1: عَنْ حُدَيْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَتَى مُبَاكَةَ قَوْمٍ  
فِي الْأَرْضِ فَأَتَاهُمْ بِرُوْضَةٍ فَدَقَبَتْ لَا تَأْخُرَ عَنْهُ لَذَغَانِي حَتَّى كُنْتُ عِنْدَ عَيْقَبَةَ  
أَتَوْضَأُ وَمَسَحَ عَلَى خُفَيْهِ

(الف) شکل الحدیث وانقله الى اللغة الاردية؟

(حدیث پراہرباب لگائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) لعل النبی صلی اللہ علیہ وسلم معارض لعلیہ عمر فی قوله "یا عمر  
لاتبل قائمًا" عليك التوفيق بین لعلہ وتعلیمہ؟

(رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل آپ کی تعلیم سے معارض ہے، کیونکہ آپ نے حضرت عمر رضی  
اللہ عنہ سے فرمایا: "ابے عمر کھڑے ہو کر پیشاب نہ کرنا" آپ کے فعل اور تعلیم میں تباہ کی صورت پیدا  
کریں؟)

(ج) ما یقول الانسان اذا دخل الخلاء؟ واتکب الحکم عن استقبال القبلة  
واستد بارہا بظاہر او بول؟

(جب آدمی بیت الحرام میں داخل ہوتا کیا پڑھے؟ قبلہ کی طرف منہ کرنے اور پشت کرنے کا ہے

اور جھوٹے پیشاب کے وقت کا حکم بیان کریں؟)

### جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اردو میں ترجمہ:

نوٹ: اور پر حدیث پر اعراب لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت خدیفہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم قوم کی روزی کی طرف تشریف لے گئے تو آپ نے اس پر کفرے ہو کر پیشاب کیا، پس میں پانی لیے ہوئے تھا کہ میں علیحدہ ہو گیا، آپ نے مجھے بلا یا میں قریب ہو گیا تھی کہ میں آپ کی ایڑیوں کے پاس کھڑا ہو گیا، پھر آپ نے وضو کیا اور اپنے موزوں پر کس کیا۔

### (ب) فعل و تعلیم میں تعارض کا جواب:

حضور القده صلی اللہ علیہ وسلم نے خود کفرے ہو کر پیشاب کیا جبکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو کفرے ہو کر پیشاب کرنے سے منع کیا۔ اس طرح دونوں روایات یعنی فعل اور قول میں تعارض ہوا؟

اس کے جواب یا تطبیق کی متعدد صورتیں ہیں:

۱- آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل غذر پر محول ہے۔

۲- اہل عرب میں کفرے ہو کر پیشاب کرنا درکر کا علاج بھی تھا، شاید اس وقت آپ کو درکر کا عارضہ لا جائی ہو۔

۳- وہ جگہ نہایت گندی تھی، جہاں بیننا ممکن نہیں تھا۔

۴- یہ فعلی روایت بیان جواز پر محول ہو۔

۵- حدیث قولی کو حدیث فعلی پر فویت حاصل ہوتی ہے۔

۶- حرام کی صورت رانج ہوتی ہے۔

۷- فعلی حدیث قولی احادیث سے منسوخ ہے۔

### (ج) بیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت کی دعا:

بیت الخلاء میں داخل ہونے سے قبل یہ دعا پڑھی جاتی ہے:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَغُوذُ بِكَ مِنَ الْغُبْثِ وَالْغَبَاثِ

بیت الخلاء سے باہر آنے کی دعا درج ذیل ہے:

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنِي الْأَذْى وَعَافَانِي

### تفصیل حاجت کے وقت استدبار و استقبال قبلہ کا مسئلہ:

جنگل میں یا چار دیواری میں تفاصیل حاجت کے استقبال اور استدبار قبلہ کے مسئلہ میں نقہاء کا

اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرات طرفین رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ استقبال و استدبار مطلقاً ناجائز ہے خواہ قضاۓ حاجت کرنے والا جنگل میں ہو یا چار دیواریں۔ انہوں نے حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ کی مرفع حدیث سے استدلال کیا ہے جس کے الفاظ یہ ہیں: اذا اتيتم الفاطط فلا تستقبلوا القبلة ولا تستبدلوا بیول او غائب.

۲- حضرت امام داؤد ظاہری رحمہ اللہ تعالیٰ مطلقاً ناجائز قرار دیتے ہیں، انہوں نے حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی روایت سے استدلال کیا ہے جس کے الفاظ یہ ہیں: قال نبی نبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان تستقبل القبلة بیول فرأیته قبل ان يقبض بعam يستقبلها.

۳- حضرت امام شافعی اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ صحراء میں دونوں ناجائز اور چار دیواری میں دونوں ناجائز ہیں۔ انہوں نے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت سے استدلال کیا ہے جو یہ ہے: رقیت یوماً علی بیت حصہ رضی اللہ عنہا فرأیت النبی صلی اللہ علیہ وسلم علی حاجتہ مستقبل الشام مستدبر الكعبۃ۔ یعنی میں ایک دن اپنی بہن حضرت حصہ رضی اللہ عنہما کے مکان پر چڑھاتو میں نے دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شام کی جانب رخ، اور کعبہ کی طرف پشت لیے ہوئے قضاۓ حاجت فرمائے تھے۔

۴- حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کے ہاں استقبال مطلقاً ناجائز اور استدبار مطلقاً ناجائز ہے۔ انہوں نے بھی حضرت امام شافعی اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کی روایت سے استدلال کیا ہے۔

۵- حضرت امام ابو یوسف رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ استقبال مطلقاً ناجائز ہے جبکہ استدبار صحراء میں ناجائز اور چار دیواری میں ناجائز ہے، انہوں نے بھی حضرت امام شافعی اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کی روایت سے استدلال کیا ہے۔

حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ کی بوجوہ روایت کو ترجیح حاصل ہے۔

(۱) بطور سند تمام روایات سے اصح ہے۔ (۲) یہ روایت قولی ہے باقی تمام فعلی ہیں۔ (۳) یہ روایت محروم ہونے کی وجہ سے مردح ہے۔ (۴) یہ روایت اوفی بالقرآن ہے۔ (۵) یہ روایت مؤید بالقرآن ہے۔

سوال نمبر 2: (أ) عن عائشة قالت إن كان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ليصلی الصبح فينصرف النساء قال الانصاری فيمر النساء متلففات بمروطهن ما يعرفن من الفلس

(أ) عن ابن رافع ابن خديج قال سمعت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم يقول

اسفرا بالفجر فانہ اعظم للاجر

(الف) تحریر جم الروایتین الی الأردیدۃ و زین القرطاس بتطبیق بینهما؟

(دونوں روایات کا اردو میں ترجمہ کریں اور دونوں کے درمیان تطبیق زینت قرطاس کریں؟)

(ب) اذکر المذاہب عن الاسفار بالفجر والتغليس به فی ضوء الترمذی؟

(تجزی کی نماز اندر میرے یا اجائے میں پڑھنے کے حوالے سے مذاہب آئندہ جامع ترمذی کی روشنی میں

بیان کریں؟)

**جواب: روایات کا اردو میں ترجمہ:**

(i) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم تحریر کی نماز اس وقت پڑھتے تھے جبکہ عمر بن اپنی چاروں میں لٹپی ہوئی واپس آئی تھیں اور وہ اندر میرے کی وجہ سے پہچانی نہیں جاتی تھیں۔

(ii) حضرت ابن راشی بن خدنگ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یوں فرماتے ہوئے سناتم تحریر کی نماز اجائے میں پڑھو، کیونکہ اس کا ثواب زیادہ ہے۔

**دونوں روایات میں تطبیق کی صورت:**

اپنی روایت سے تحریر کی نماز اندر میرے میں پڑھنا ثابت ہوتا ہے اور دوسرا روایت میں اجائے میں پڑھنے کی فضیلت ثابت ہوتی ہے، اس طرح دونوں روایات میں تعارض ہوا۔ دونوں روایات میں تطبیق کی متعدد صورتیں:

(۱) اپنی روایت فعلی اور دوسرا قول ہے جبکہ قابل کے وقت قول کو ترجیح حاصل ہوتی ہے۔

(۲) اپنی روایت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا پہلے سالوں کا عمل ہے جو منسوب ہے اور دوسرا روایت ناتج ہے۔

(۳) دوسرا روایت کو معمول بہانے سے فوائد زیادہ ہیں مثلاً نمازوں میں اضافہ ہو گا اور لوگوں کے لیے سہولت کا بھی پہلو لکھتا ہے۔

**(ب) تحریر کی نماز اندر میرے میں یا اجائے میں پڑھنے کے حوالے سے مذاہب آئندہ:**

کیا تحریر کی نماز اندر میرے میں پڑھنا افضل ہے یا اجائے میں؟ اس بارے میں آئندہ فتنہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ تحریر کی نماز تاریکی میں پڑھنا افضل ہے۔ انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت سے استدلال کیا ہے جو زیر بحث

۴-

۲- حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ مجرکی نماز اجائے میں پڑھنا افضل ہے، انہوں نے جامع ترمذی کی اس حدیث سے استدلال کیا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اسفروا بالفجر فانہ اعظم للاجر یعنی تم مجرکی نماز اجائے میں ادا کرو، اس کا ثواب زیادہ ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ اور حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن خبل رحمہما اللہ تعالیٰ کی دلیل کا جواب یوں دیا جاتا ہے:

(۱) زیر بحث حدیث میں الفاظ "من الغلس" حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے نہیں ہیں بلکہ ان کا قول "ما یغرن" پر ختم ہو گیا، ان کا مقصد یہ تھا کہ عورتیں اپنی چادروں میں پٹی ہوئی آتی تھیں، اس لیے انہیں کوئی پیچان نہیں سکتا تھا۔ کسی راوی نے یہ مفہوم نہ سمجھا تو اس نے "من الغلس" کے الفاظ کا اضافہ کر دیا۔

(۲) عمل آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص تھا جبکہ امت کے لیے اسغار یعنی مجرکی نماز اجائے میں پڑھنا افضل ہے اور اس کی تائید دیگر روایات سے بھی ہوتی ہے۔  
سوال نمبر ۳: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مِنَ الظَّلِيلِ مَشْيٌ وَيَوْمٌ يَرْكَعُهُ وَكَانَ يُصَلِّي الرَّكْعَتَيْنِ وَالْأَذَانَ فِي أَذْنِهِ  
(الف) القل الحديث الى الاردية بعد تشكيله واذکر حدیثاً في فضل الوتر  
(حدیث پر اعراب لگائیں، اس کا اردو میں ترجمہ کریں اور وتر کی فضیلت میں ایک حدیث نقل کریں؟)

(ب) کم زکعہ فی الوتر؟ فصل اختلاف الاتمة مع دلائلهم ورجح مذهب

الحناف؟

(وتر میں کتنی رکعات ہیں؟ اس بارے میں مذاہب آئندہ میں دلائل بیان کریں اور احناف کے مذهب کو ترجیح دیں؟)

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا ترجمہ:

نوت: اور حدیث پر اعراب لگادیے گئے ہیں اور اس کا ترجمہ درج ذیل ہے:  
رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم رات کے وقت دور رکعت کر کے نماز پڑھتے، پھر آخر میں ایک رکعت وتر پڑھتے اور مجرکی دور رکعت اس وقت پڑھتے جب مجرکی اذان سنتے تھے۔

وتر کی فضیلت میں ایک حدیث:

وتر کی فضیلت پر حدیث درج ذیل ہے:

عن بريدة رضي الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: الوتر حق فمن لم يوتر فليس منا، الوتر حق فمن لم يوتر فليس منا (سنابی راوی، رقم الحدیث: ۱۳۷۹)

حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: وتر حق ہیں، جس نے ورنیکیں پڑھے وہ ہم میں سے نہیں ہے۔ وتر حق ہیں، جس نے ورنیکیں پڑھے، وہ ہم میں سے نہیں ہے۔ وتر حق ہیں، جس نے ورنیکیں پڑھے، وہ ہم میں سے نہیں ہے۔

(ب) وتر کی تعداد اور رکعات میں مذاہب آئندہ:

نمازو وتر کی تعداد کے حوالے سے آخر فرقہ کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن حنبل رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نمازو وتر ایک رکعت سے لے کر گیارہ رکعات تک ہیں (یعنی ایک رکعت، تین رکعات، پانچ رکعات، سات رکعات، نور رکعات اور گیارہ رکعات)۔

انہوں نے مشہور روایت کے ان الفاظ سے استدلال کیا ہے: الوتر رکعة من آخر الليل (آخر للبسمل) یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم رات کے آخری حصہ میں ایک رکعت نمازو وتر پڑھتے تھے۔

۲- حضرت امام اغثم ابوحنیف رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ نمازو وتر تین رکعات ہیں، اس سے زائد یا کم درست نہیں ہیں۔ آپ نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت سے استدلال کیا ہے، چنانچہ وہ روایت یہ ہے: کان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ في الوتر بسبع اسم ربك الاعلى وقل يا ايها الكافرون وقل هو الله احد في زكعة ركعة . (یعنی رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم وتر کی نمازو میں سبیح اسم ربك الاعلى ۵، قُلْ يَا إِيَّاهَا الْكَافِرُونَ ۵ اور قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۵ تین رکعات میں پڑھتے تھے)۔

معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم تین رکعات نمازو وتر پڑھتے تھے اور ہر رکعت میں الگ سورت کی قرأت کرتے تھے (یعنی ایک رکعت میں سبیح اسم ربك الاعلى ۵، دوسری رکعت میں قُلْ يَا إِيَّاهَا الْكَافِرُونَ ۵ اور تیسرا رکعت میں قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۵)۔

۳- حضرت امام مالک رحمہما اللہ تعالیٰ کا موقف ہے نمازو وتر تین رکعات ہیں۔ تاہم ان کے خذیلہ ادا نہیں کا طریقہ مختلف ہے۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل قوی ہے، جس وجہ سے وہ ارجح ہے، کیونکہ درے دلائل غیر قوی یا ضعیف ہیں۔

**سوال نمبر ۴:** عن عائشہ قال قالت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اعلنتوا هذا النکاح  
واعملوه فی المساجد واضربوا علیہ بالدقوف

(الف) ترجمہ الحدیث الی الاردیہ و بین ان الأمر فی الحديث للوجوب او  
للامتحاب؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، اور بتائیں کہ حدیث میں مذکور امر و جوب کے لیے ہے یا استھاب  
کے لیے ہے؟)

(ب) هل الوليمة قبل النکاح مسنونة ام بعده؟ بین بالدلیل و بین الحكم لیعنی  
یحضر الوليمة بغیر دعوة؟

(کیا ولیمہ نکاح سے پہلے مسنون ہے یا اس کے بعد؟ دلیل سے جواب دیں، نیز اس شخص کا حکم  
بیان کریں جو ولیمہ میں بغیر دعوت کے شامل ہوا ہو؟)

**جواب:** (الف) حدیث کا اردو میں ترجمہ:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم لوگ  
نکاح کی تشریف کرو، اسے مسجد میں منعقد کیا کرو اور نکاح کے وقت رف بجا یا کرو۔

**حدیث میں مذکور امر کی حیثیت:**

نکاح کا لغوی معنی "ولی" ہے جبکہ اس کا مجازی معنی "تزوج" ہے، چونکہ "تزوج" ولی کا سبب بنتا  
ہے اور نکاح تزوج و ولی میں مشترک ہے۔ نکاح کی شرعی حیثیات متعدد ہیں:

۱-فرض: کسی شخص میں اشتہاء الی النساء اس قدر ہو کہ اگر وہ نکاح نہیں کرے گا تو یقینی طور پر زنا  
کا مرتكب ہو گا، جبکہ اس میں نان و نفقة اور مهر دینے کی استطاعت بھی موجود ہو، تو نکاح فرض ہے۔

۲-واجب: اگر کسی میں اشتہاء الی النساء ہو مگر زنا کے مرتكب ہونے کا اندیشہ ہو جبکہ اس  
میں نان و نفقة اور مهر ادا کرنے کی طاقت بھی ہو، تو نکاح واجب ہے۔

۳-مسنون: اگر کسی میں اشتہاء الی النساء اعتدال پر ہو جبکہ نان و نفقة اور مهر ادا کرنے کی  
استطاعت رکھتا ہو، تو اس کے لیے نکاح کرنا مسنون ہے۔

۴-ترہام: اگر کسی شخص میں اشتہاء الی النساء بالکل نہ ہو، اس میں ولی کرنے، نان و نفقة اور حق  
مہر کی ادا نہ کر طاقت بھی نہ ہو، تو نکاح کرنا حرام ہے۔

اس حدیث میں امر کی دونوں چیزیں ہو سکتی ہیں، اہلی اور دوسری قسم کے شخص کے حق میں فرض و وجوب کے لیے جبکہ تیری قسم کے شخص کے حق میں اختیاب و سنت کے لیے ہے۔

### (ب) ولیمہ بعد النکاح مسنون ہے:

نکاح کے بعد بلکہ شب زفاف کے اگلے روز ولیمہ کرنا سنت ہے، کیونکہ یہ ایک طرح کا شکرانہ ہے جو حصول نعمت کے بعد ہوتا ہے۔ صحیح بخاری شریف میں ہے کہ حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت زینب بنت جوشی رضی اللہ عنہا سے زفاف کے بعد جو ولیمہ کیا تھا، اس میں لوگوں کو پہبڑ بھر دلی گوشت کھلایا تھا۔ ولیمہ یہ ہے کہ شب زفاف کی صبح کو اپنے دوست احباب، عزیز داقارب اور محظی کے لوگوں کی حسب استطاعت نیافت کرے اور اس کے لیے جانور زنگ کرنا اور کھانا تیار کرنا چاہئے۔

دعوت ولیمہ سے مقصود ازاۓ سنت ہو، اگر مقصود تفاخر ہو یا یہ ہو کہ میری دادا وہ ہو گی جیسا کہ اس زمانہ میں اکثر بھی دیکھا جاتا ہے، تو ایسی دعوتوں میں نہ جانا بہتر ہے بالخصوص اہل علم کو ایسی دعوت پر نہیں جانا چاہے۔

دعوت میں جانا اس وقت سنت ہے جب معلوم ہو کر دہاں گانا بھانا، اہر و عب نہ ہو گا، اگر معلوم ہو کہ دہاں یہ خرافات ہوں گی تو دہاں نہ جائے۔ اگر مقتدا و مبتکبی پیشوا ہو مثلاً علماء و مشائخ، یہ اگر نہ دوک کئے ہوں تو دہاں سے چلے آئیں، نہ دہاں نہیں اور نہ کھانا کھائیں۔ اگر پیشی معلوم ہو تو ایسی دعوت پر جانا نہیں چاہے۔

### بلا دعوت ولیمہ میں شامل ہونے کا حکم:

جسے دعوت ولیمہ دی جائے صرف وہ جائے، کیونکہ دعوت دینے والے کو اس کی آمد پر سرت ہو گی۔ بلا دعوت ولیمہ پر نہیں جانا چاہے، اگر کوئی شخص دعوت کے بغیر ولیمہ میں جائے تو ماحصل خانہ کا اختیار حاصل ہے کہ اعلیٰ اخلاق کا مظاہرہ کرتے ہوئے اسے کھانے کی اجازت دے دے ورنہ والیں کرنے کا حق بھی محفوظ رکھتا ہے۔



## الشهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

”السنة الثانية“ للطلاب الموافق سنة ۱۴۳۰ھ ۲۰۱۹ء

### الورقة الرابعة: لسنن أبي داؤد و آثار السنن

مجمعوں اور رقم: ۱۰۰  
الوقت المحدد: ثلث ساعات

الملاحظة: عليك أن تجيب عن النين من كل قسم .

#### القسم الأول..... لسنن أبي داؤد

السؤال الأول: عن مروان بن الحكم انه سأله ابو هريرة هل صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلوة الخوف؟ قال ابو هريرة نعم قال مروان متى؟ فقال ابو هريرة عام غزوة نجد

(الف) ترجم الى اللغة الاردية واكتب اسماء اخري لغزوة نجد؟  $5+5=10$

(ب) لم شبرعت صلوة الخوف؟ بين في ضوء الحديث وايضاً اكتب كيفية صلوته اي طريقة ادائها؟  $10+5=15$

السؤال الثاني: عن عائشة قالت رسول الله صلى الله عليه وسلم ايما امرأة نكحت بغير اذن ولها فنكاحها باطل ثلاث مرات فان دخل بها فالمهر لها بما اصاب منها فان تجاوزوا فالسلطان ولی من لا ولی له

(الف) ترجم الحديث الى الاردية واوضح المخطوط عليه؟  $5+5=10$

(ب) اكتب مذهب الأحناف ومخالفتهم بالدلائل عن نكاح العاقلة البالغة بغير اذن ولها في كفو او غير كفو؟  $15$

السؤال الثالث: عن حنش قال رأيت علياً يضحي بكبضفين فقلت له ما هذا؟ فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم او صانى ان اضحي عنه فانا اضحي عنه

(الف) ترجم الحديث الى الاردية بعد تشكيله؟  $5+5=10$

(ب) اكتب مقالة وجيزة على جواز ا يصل الشواب للسمت مدللا؟  $15$

#### القسم الثاني..... لآثار السنن

السؤال الرابع: سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الماء وما يتربه من المواب

**والسباع فقال اذا كان الماء قلتين لم يحمل الخبث**

(الف) ترجم الحديث الى الاردية وبين مقدار الماء الكبير عند الاحتاف؟

$$1 = \theta + \theta$$

(ب) الحديث المذكور دليل للشافعى فعليك ان تكتب ثلاثة من الاجوبة عن

الاحناف؟

**السؤال الخامس:** قال رجل مسنت ذكرى او قال: الرجل يمس ذكره في  
الصلة اعليه وضوء؟ فقال النبي صلی الله علیہ وسلم: لا "انما هو بضعة منك

(الف) ترجم الحديث الى الاردية بعد تشكيله؟  $5+5=10$

(ب) بين هذا الحديث وقوله "إذا مس أحدكم ذكره فليتوضاً" تعارض فعليك .

الرفع بالدليل؟ ١٥

البرهان السادس: عن جرير الضبي قال رأيت علياً يمسك شمالي بيمنيه على الرسغ فرق السرة

(الف) ترجم الرواية الى الاردية وهذه الرواية مخالفة لمذهب الاحناف فاجب

عن الاحناف؟

(ب) اذكر روایتين في اثبات وضع اليدين في الصلوة تحت السرة؟

A horizontal row of ten solid black five-pointed stars, used as a decorative separator or rating scale.

## درجہ عالمیہ (برائے طلباء) سال دوم 2019ء

## چوتھا پر چہ سنن الی داؤ دو آثار السنن

قسم اول: سنن ابی داؤد

**سؤال نمبر 1: عن مروان بن الحكم انه سأله ابا هريرة هل صلبت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلوة الخوف؟ قال ابو هريرة نعم قال مروان متى؟ فقال ابو هريرة عام**

(الف) ترجم الى اللغة الاردية واكتب اسماء اخرى لفظة نجد؟

(اردو میں ترجمہ کریں، اور غزوہ نجد کے دوسرے نام لکھیں؟)

(ب) لم شرعت صلوة الخوف؟ بين في ضوء الحديث وأيضاً أكتب كيفية

صلوٰتہ ای طریقہ ادائہ؟

(نماز خوف کیوں مشروع ہوئی؟ حدیث کی روشنی میں بیان کریں، اور اس کے ادا کرنے کا طریقہ بیان کریں؟)

### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت مروان بن حکم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا: کیا آپ نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز خوف پڑھی تھی؟ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے جواب دیا: ہاں۔ حضرت مروان رضی اللہ عنہ نے پھر سوال کیا: کب؟ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے جواب دیا: غزوہ نجد کے سال۔

### غزوہ نجد کا دوسرا نام:

غزوہ نجد کے دوسرے نام درج ذیل ہیں:

(۱) ذات الرقاع، لفظ "رقاع" کا مطلب ہے کہ پاؤں پر کپڑے باہم ہٹا، چونکہ اس غزوہ کے موقع پر مجاہدین کا قیام نہایت پتھریلے مقام پر تھا، انہوں نے اپنے پاؤں کو زخمی ہونے سے محفوظ کرنے کے لیے ان پر کپڑوں کے ٹکڑے باندھ لیے تھے۔ اس لیے اس غزوہ کو "ذات الرقاع" کہا جاتا ہے۔

(۲) اس موقع پر صحابہ کرام نے اپنے جنڈے اٹھائے ہوئے تھے۔

(۳) میدانِ جنگ میں ایک درخت تھا جس کا نام ذات الرقاع تھا۔

(۴) وہاں ایک پہاڑ تھا جس کی زمین کئی رنگوں کی تھی۔

### (ب) نماز خوف کی مشروعیت حدیث پاک کی روشنی میں:

امام مقیم اور مقتدیوں کے مسافر ہونے کی صورت میں نماز خوف ادا کرنے کا طریقہ یوں ہے: اگر صلوٰۃ خوف پڑھنے کی نوبت آجائے تو امام لوگوں کو دو حصوں میں تقسیم کرے کہ وہ چہلی اور دوسری دونوں جماعتوں کو دو، دور کعت رکھائے، اس لیے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے نماز ظہر کے سلسلے میں یہی طریقہ منقول ہے۔ چنانچہ مسلم میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے: اقبلنا علی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حتی اذا کنا بذات الرقاع الحديث وفيه نودى بالصلوة فصلی بطائفہ و کعین ثم تاخروا و صلی بالطائفہ الاخری رکعتین الخ ک مقام ذات الرقاع میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دو الگ الگ جماعتوں کو دو دور کعت نماز پڑھائی ہے، جو اس امر کا بین ثبوت ہے کہ اگر امام مقیم ہو تو وہ اسی طریقہ سے عمل کرے، جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے۔

صلوٰۃ خوف کی ادائیگی کا طریقہ جبکہ امام مسافر ہو:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر مسلمان کافروں سے خدا آزمائونے کے لیے بسر پیار ہوں اور میدان جنگ میں کربست ہوں اور اسی حالت میں نماز کا وقت آجائے تو ادائیگی نماز کا طریقہ یہ ہے کہ امام لوگوں کو دو حصوں میں تقسیم کرے گا اور پھر ایک گروپ کو تمن سے لڑنے اور منشے کے لیے مجاز پر کھڑا کر دے جبکہ دوسرے گروپ کو اپنے ساتھ لے کر ایک رکعت نماز پڑھائے اور دونوں بجھے کرے، جب امام دوسرے بجھے سے فارغ ہو جائے تو یہ گروپ خاموشی سے کھڑا اور مجاز پر چلا جائے، پھر دوسرا گروپ آئے اور امام انہیں بھی دونوں بجھے کے ساتھ ایک رکعت پڑھائے۔ جب امام دو بجھے کر لے تھہد پڑھ کر اپنا سلام پھیر دے، معتقدی نہ تو تھہد پڑھیں اور نہ سلام پھیریں، بلکہ یہ لوگ خاموشی سے مجاز پر چلے جائیں۔ اب امام کی نماز تو پوری ہو چکی ہے، تاہم دونوں گروپوں کی ایک ایک رکعت باقی ہے۔ اس لیے جب دوسرا گروپ مجاز پر چلا جائے تو پہلا گروپ نماز کے لیے واپس آجائے اور بغیر قرأت کے نب لوگ اپنی اپنی نماز پوری کریں، کیونکہ یہ لوگ لاثق ہیں اور لا حقین پر قرأت واجب نہیں ہے، اس لیے یہ لوگ بغیر قرأت کے اپنی نماز پوری کریں، تھہد و غیرہ پڑھ کر سلام پھیر دیں، پھر یہ مجاز پر چلے جائیں۔ اس کے بعد دوسرا گروپ آئے اور قرأت کے ساتھ اپنی جماعت پوری کرے، کیونکہ یہ لوگ مسبوق ہیں اور مسبوق لوگوں پر قرأت واجب ہوتی ہے، کیونکہ مسبوق کی باقی ماذہ نماز مفرد کے حکم میں ہوتا ہے اور مفرد پر قرأت واجب ہے۔

سوال نمبر 2: عن عائشة قالت رسول الله صلى الله عليه وسلم إيماناً مرتقاً نكحت

بغیر اذن ولیها فنكاحها باطل ثلاث مرات فان دخل بها فالمهر لها بما اصاب منها

فإن تشاجر رأفالسلطان ولی من لا ولی له

(الف) ترجم العدیث الى الاردية واوضح المخطوط عليها

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، خط کشیدہ عبارت کا معنی واضح کریں؟)

(ب) اکب مذهب الاحاف ومخالفیهم بالدلائل عن نکاح العاقلة باللغة بغیر

اذن ولیها فی کفو او غیر کفو؟

(احفاف اور ان کے مخالفین کا مذهب مع دلائل بیان کریں کہ عاقلہ بالغہ خاتون اگر اپنے ولی کی

اجازت کے بغیر کفو یا غیر کفو میں نکاح کرے تو کیا وہ جائز ہو گا یا نہیں؟)

جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو عورت اپنے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کرے تو اس کا نکاح باطل ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بات تین بار

فرمائی، اگر شوہرنے اس سے صحبت کر لی تو اس کو اس فائدے کے وضیع مہر دینا پڑے گا جو اس نے اس سے حاصل کیا ہے۔ اگر ولی آپس میں اختلاف کریں تو جس کا کوئی ولی نہ ہو تو اس کا ولی با دشاد ہے۔

### خط کشیدہ عبارت کی وضاحت:

خط کشیدہ عبارت میں یہ مسئلہ بیان کیا گیا ہے کہ جس عاقلہ بالغہ مورت نے اپنی مرثی سے یعنی اپنے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کر لیا، پھر شوہرنے اس سے ولی کر لی تو شوہر پر انتقال مرض کے وضیع مہر دینا واجب ہو گا، کیونکہ اس کا نکاح صحیح منعقد ہوا ہے، وہ باقاعدہ اپنے شوہر کی بیوی ہے اور نکاح صحیح کی صورت میں شوہر کے ولی کرنے پر اس پر حق مہر کی ادائیگی واجب ہو جاتی ہے۔

(ب) ولی کی اجازت کے بغیر عاقلہ بالغہ کے نکاح میں مذاہب آئمہ:

کیا عاقلہ بالغ خاتون اپنے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کر لے تو وہ صحیح ہو گا یا نہیں؟ اس مسئلہ میں آئمہ فرقہ کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

۱- حضرت امام اعظم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کا موقف ہے کہ یہ نکاح درست ہے مگر ولی کو ایسا نکاح فتح کرنے کا حق حاصل ہو گا۔ آپ کے دلائل درج ذیل ہیں:

(ا) ارشادِ بانی ہے: و امرأة و هب نفها للنبي (الآیت)

(ii) ارشادِ قرآن ہے: فَلَا تَعْصُلُوهُنَّ أَن ينكحُنَّ إِذْ وَاجْهَنَ (بقرہ)

(iii) حضرت بریڈہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مورت نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا: اس کے والد گرامی نے اس کا نکاح کر دیا ہے جو سے منکور نہیں ہے تو آپ نے اس مورت کو اختیار فراہم کر دیا تھا۔

(iv) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے اپنی تیکی حصہ بنت عبد الرحمن رضی اللہ عنہما کا نکاح کر دیا تھا جبکہ حضرت عبد الرحمن رضی اللہ عنہ ملک شام گئے ہوئے تھے۔

۲- آئمہ ملاش کا موقف ہے کہ ایسا نکاح صحیح نہیں ہے، انہوں نے قرآن کریم کی اس آیت سے استدلال کیا ہے: فَلَا تَعْصُلُوهُنَّ أَن ينكحُنَّ إِذْ وَاجْهَنَ (بقرہ) اس آیت میں اولیاء کو خطاب ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ نکاح میں ولی کا عمل فعل ہے ورنہ منوع ہو گا۔

حضرت امام اعظم ابوحنیف رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کا جواب یہ دیا جاتا ہے کہ سیاق و سبق کو منظر رکھا جائے تو یہ امر سامنے آتا ہے کہ یہ خطاب اولیاء کو نہیں ہے بلکہ سابقہ ازدواج کو ہے۔ قہذا یہ دلیل درست نہ ہوئی۔

سوال نمبر 3: عَنْ حَنَفَيْ قَالَ رَأَيْتُ عَلَيْاً يُضْطَجَنِي بِكَبَشَيْنِ فَلَقْتُ لَهُ مَا هُدَى! فَقَالَ إِنْ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صانعی آن اضیحی عنہ فاناً اضیحی عنہ

(الف) ترجم الحدیث الی الاردویہ بعد تشکیلہ؟

(اعراب لگانے کے بعد حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اکتب مقالہ وجیزة علی جواز ایصال ثواب للمیت مدللاً؟

(میت کو ایصال ثواب کے خواہ سے ایک جامع مضمون پر قلم کریں؟)

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اردو میں ترجمہ:

نوٹ: اور پر حدیث پر اعراب لگانے گئے ہیں اور ترجمہ حسب ذیل ہے:

حضرت حنفی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو دو بنے قربانی کرنے ہوئے دیکھا، میں نے دریافت کیا: یہ کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: ایک قربانی میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے کرتا ہوں، کیونکہ آپ نے مجھے اس کا حکم دیا تھا، میں یہ قربانی آپ کی طرف سے کر رہا ہوں۔

(ب) میت کے لیے ایصال ثواب پرمضمان:

دنیا سے رخصت ہونے کے بعد میت اپنے ورثاء و پسائد گان کی محاج ہوتی ہے، وہ منتظر ہوتی ہے کہ کب اس کے لیے ایصال ثواب کیا جاتا ہے۔ اس مسلمہ میں کثیر رلائل ہیں جن میں سے چند ایک حسب ذیل ہیں:

۱- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص کے پاس صدقہ کرنے کے لیے مال نہ ہو، تو وہ مومنوں کے لیے استغفار کرے تو یہ صدقہ ہو گا۔

۲- حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے: جس نے میت کی طرف سے حج کیا اور حج کرنے والے کے لیے جنم سے آزادی لکھ دی جاتی ہے۔

۳- ایک روایت میں ہے: جس شخص نے ماں باپ کی طرف سے حج کیا تو ان کی طرف سے حج ادا کر دیا اور ہو جائے گا اور اس کو دس حج کا ثواب ملے گا۔

۴- حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ ایک عورت نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا: ان کے والدوفوت ہو گئے ہیں اور انہوں نے حج نہیں کیا تھا، تو آپ نے فرمایا: تم اپنے والدین کی طرف سے حج ادا کرو۔

۵- حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو شخص فوت ہو جائے اور اس پر روزہ لازم ہو، تو اس کا دلی اس کی طرف سے روزہ رکھے۔

۶۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب قربانی کا ارادہ فرماتے تو بے موئے سیاہی مائل خیر رجی  
کے سینگوں والے دو خصی مینڈھے خریدتے، ان میں سے ایک کی اپنے امیوں کی طرف سے قربانی کرے  
تھے جو اللہ تعالیٰ کی وحدانیت اور آپ کی تبلیغ کی شہادت دیں اور دوسرے کی اپنی اور اپنے الی بیت کی  
طرف سے قربانی کرتے تھے۔

### قسم ثانی: آثار اسن

#### القسم الثاني ..... الآثار السنن

سوال نمبر 4: سفل النبی صلی اللہ علیہ وسلم عن الماء وما ينربه من الدواب  
والسباع فقال اذا كان الماء قلتين لم يحمل الخبث

(الف) ترجم الحدیث الى الأردية وبين مقدار الماء الكثير عند الانحاف؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، اور احناف کے نزدیک ما کثیر کی مقدار بیان کریں؟)

(ب) الحديث المذكور دليل للشافعی فعليك ان تكتب ثلاثة من الاجوبة عن  
الانحاف؟

(حدیث مذکور حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کی دلیل ہے، تو تم پر لازم ہے کہ اس کے تین جواب  
لکھیں؟)

#### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ایسے پانی کے بارے میں دریافت کیا گیا جس سے چار پانے اور  
درندے پیتے ہوں؟ تو آپ نے فرمایا: جب پانی تیسین کی مقدار ہو، تو وہ نجاست کا متحمل نہیں ہو سکتا۔

#### احناف کے نزدیک ما کثیر کی مقدار:

بڑے حوض اور بڑے تالاب کا معیار یہ ہے کہ اگر اس کے ایک کنارے کو حرکت دی جائے اور  
دوسرے کنارے میں حرکت پیدا نہ ہو، تب تو پانی کی یہ مقدار ما کثیر ہے اور مذکورہ تالاب وغیرہ غدری غلطیم  
ہے نجاست گرنے سے وہ پلید نہیں ہوتا جب تک اوصاف مثلاً میں سے کوئی تبدیل نہ ہو۔ اگر حوض اور  
تالاب اس مقدار سے چھوٹے ہوں اور ایک طرف حرکت کرنے سے دوسری طرف حرکت کرے، تو یہ  
مقدار ما قلیل ہے اور معمولی نجاست گرنے سے ناپاک ہو جائے گا۔

#### (ب) امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے جواب میں تین دلائل:

زیر بحث حدیث حضرت امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے موقف کی دلیل ہے، ان کے جواب میں  
احناف کے تین دلائل حسب ذیل ہیں:

۱- عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ قال قال رَبِّنَا اللہُ صَلَّی اللہُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ لَا يَوْلَنِی  
اَحَدٌ کُمْ فِی الْمَاءِ الدَّالِمِ (جامع ترمذی) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی  
اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم میں سے کوئی شخص کھڑے پائی میں ہرگز پیشتاب نہ کرے۔

۲- عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم: اذا  
استيقظ احد کم من نومہ فلا یغمض بیدہ فی الاناء حتی یغسلها للاٹاً جب تم میں سے کوئی  
شخص اپنی نیند سے بیدار ہو، وہ اپنا ہاتھ تکن بار و بار بغیر ہرگز کسی برتن میں داخل نہ کرے۔

۳- عن جابر رضی اللہ عنہ نہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان یاں فی الماء  
الدائم (سلم) حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کھڑے پائی  
میں پیشتاب مکرنے سے منع کیا۔

ان روایات سے ثابت ہوا ہے کہ ماہ قیلن اور ماہ قیلنجاست گرنے سے پیدا ہو جاتا ہے۔

سوال نمبر 5: قَالَ رَجُلٌ مَتَسْتَثِ ذَكْرِي أَوْ قَالَ: الرَّجُلُ يَمْسُ ذَكْرَهُ فِي الصَّلْوةِ  
أَعْلَيْهِ وَضُرْءَةً فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا إِعْمَالُ فِي بُضْعَةِ مِنْكَ

(الف) ترجم الحدیث الی الأردیہ بعد تشكیلہ؟

(اعراب لگانے کے بعد حدیث کا ترجمہ کریں؟)

(ب) بین هذا الحديث قوله "اذا من احد کم ذکرہ للبیوضا" تعارض تعلیک

الرفع بالدلیل؟

(ان دونوں احادیث میں تعارض ہے تو آپ اس کا ارتقاء کریں؟)

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا ترجمہ:

نوت: حدیث پر اعراب اور لکاویے گئے ہیں اور ترجمہ دونوں ذیل ہے:

ایک آدی نے کہا: میں نے اپنے ذکر کو چھولایا کہا: کوئی شخص حالت نماز میں اپنا ذکر چھولتا ہے، تو کیا  
اس پر ضرور ہے؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: نہیں، کیونکہ وہ (ذکر) بھی (تمہارے جسم کا) ایک حصہ

۔۔۔

(ب) دونوں میں تعارض کا ارتقاء:

چہلی روایت میں ذکر سے عدم لزوم ضرور پر دلالت کرتی ہے جبکہ دوسری روایت لزوم ضرور پر دلالت

کرتی ہے، اس طرح دونوں روایات میں تعارض ہوا، دفعہ تعارض کی کمی سورتیں ہیں جو حسب ذیل ہیں:

۱- چہلی روایت صریح ہے جبکہ دوسری یعنی لزوم ضرور والی روایت کہم ہے کہ وجوب ضرور کا حکم میں

بلاشوت کی صورت میں ہے یا بلاشوت کی، بحال صورت میں ہے یا بلاحال کی صورت میں دغیرہ۔ ظاہر ہے غیر بہم روایت اوقت دار نجح ہو گی۔

۲۔ چہلی روایت کی تائید اکثر اکابرین صحابہ کے اقوال و آثار سے ہوتی ہے جبکہ دسری روایت کی تائید صرف حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے اثر سے ہوتی ہے۔

۳۔ چہلی روایت کی تائید قیاس سے بھی ہوتی ہے کہ بول و بر از جو نجس لعن ہیں، ان کا مس تفس و فتوہیں ہے، پھر ”اعضاء مخصوصہ“ جو بالاتفاق ظاہر ہیں ان کا مس بدرجواٹی ناقص و فتوہیں ہو سکتا۔

سوال نمبر ۶: عن جریر الضبی قال رأیت علیاً يمسك شمالة بيمنه على الرسخ

لوق المرة

(الف) ترجم الروایة الی الاردية وهذه الروایة مخالفۃ لمذهب الانحاف فاجب عن الانحاف؟

(روایت کا اردو میں ترجمہ کریں، یہ روایت انحاف کے مذہب سے مصادم ہے، آپ انحاف کی طرف سے اس کا جواب دیں؟)

(ب) اذکر روایتين فی البات وضع البدین فی الصلة بحث السرة؟

(ناف کے نیچے دونوں ہاتھ باندھنے کے اثبات میں دور روایات نقل کریں؟)

جواب: (الف) روایت کا اردو میں ترجمہ:

حضرت جریر الفسی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو دیکھا کہ انہوں نے اپنے بائیں ہاتھ کو دائیں ہاتھ کے ساتھ گٹ پر ناف کے اوپر پکڑا ہوا تھا۔

انحاف کی طرف سے اس دلیل کا جواب:

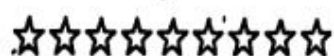
انحاف کے نزدیک حالت نماز میں قیام کی صورت میں دائیں ہاتھ کو بائیں پر اور ناف کے نیچے باندھے جائیں گے۔ اس مسلمہ میں حضرت واللہ بن حجر رضی اللہ عنہ کی روایت ہے: عن واللہ بن حجر رضی اللہ عنہ قال رأیت النبي صلی الله علیہ وسلم یضع یمینہ علی شمالة فی الصلة بحث السرة۔ یعنی انہوں نے کہا: میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو حالت نماز میں دیکھا کہ آپ نے اپنے دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر ناف کے نیچے باندھا ہوا تھا۔

(ب) ناف کے نیچے دونوں ہاتھ باندھنے کے اثبات میں دور روایات:

انحاف کے نزدیک قیام کی صورت میں دونوں ہاتھ انحاف کے نیچے باندھے جائیں گے اس کے ثبوت میں دور روایات حسب ذیل ہیں:

۱-عن علی رضی اللہ عنہ قال: السنۃ وضع الکف علی الکف تحت السرہ (سنابی داور) حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے مسنون یہ ہے کہ ایک آٹھلی کو دوسرا آٹھلی پر ناف کے نیچے رکھا جائے۔

۲-عن ابی هریرہ رضی اللہ عنہ قال: وضع الکف علی الکف فی الصلوٰۃ تحت السرہ (سنابی داور) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے: نماز (قیام کی حالت) میں ایک آٹھلی کو دوسرا آٹھلی پر ناف کے نیچے باندھا جائے گا۔



## الشهادة العالمية في العلوم العربية والاسلامية

”السنة الثانية“ للطلاب الموافق سنة ۱۴۳۰ھ ۲۰۱۹ء

### الورقة الخامسة: لسنن النسائي وابن ماجة

مجموع الأرقام: ۱۰۰

الوقت المحدد: ثلث ساعات

الملاحظة: عليك أن تجيب عن النين من كل قسم .

#### القسم الأول ..... سن النسائي

السؤال الاول: عن ابى هريرة قال قام اعرابى فباى فى المسجد فتناوله الناس  
فقال لهم رسول الله صلی الله علیه وسلم دعوه واهر يقولوا على بوله دلوا من ماء فانما  
بعضهم ميسرين ولم تبعثوا معسرین

(الف) شكل الحديث وترجمه الى الأردية؟  $۱۰ = ۵ + ۵$

(ب) اشرح كلمات المخطوط عليها شرح ابى سفيط حتى يتضح ما يلزم للعلماء  
فى عصرنا؟  $۱۵$

السؤال الثاني: قال رسول الله صلی الله علیه وسلم اذا استاذت امرأة احدكم  
الى المسجد فلا يمنعها

(الف) ترجم الحديث الى الأردية وبين صيغة المخطوط عليها؟  $۱۰ = ۵ + ۵$

(ب) لم منعهن عمر بن الخطاب من المساجد مع قوله ”فلا يمنعها“ الان لم  
يحضرن فى الحرمين مع منع عمر؟  $۱۵ = ۸ + ۷$

السؤال الثالث: ان رسول الله صلی الله علیه وسلم فرض صدقة الفطر على  
الصغير والكبير والحر والعبد والذكر والانثى.....

(الف) ترجم الحديث الى الأردية ومن هو الذى يؤدى صدقة الفطر من الصغير  
والعبد والانثى؟  $۱۰ = ۵ + ۵$

(ب) بين مقدار صدقة الفطر من بروشیر وتمر في الصاع وفي كيلوغرام؟  $۱۵$

#### القسم الثاني ..... سن ابن ماجه

السؤال الرابع: قال رسول الله صلی الله علیه وسلم المزمون القوى خير واحب

إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا  
تعجز فإن أصابك شيء فلا تقل لو أنني فعلت كذا وكذا ولكن قدر الله وما شاء فعل فأن  
لو تفتح عمل الشيطان

(الف) ترجمة الحديث إلى الأردية وإذا وقع ما قدر فما الفائدة من الأعمال

الصالحة؟ أجب في ضوء الحديث  $٥+٥=١٠$

(ب) أوضح مراد النبي صلى الله عليه وسلم من النص المخطوط عليه وما

المراد من المؤمن القوي والضعف؟  $٥\times٣=١٥$

السؤال الخامس: عن النبي صلى الله عليه وسلم من طلب العلم ليمارى به  
السفهاء أو ليماهى به العلماء أو ليصرف وجوه الناس إليه فهو في النار

(الف) انقل الحديث إلى الأردية وأوضح مفهومه؟  $٥+٥=١٠$

(ب) اكتب خمسة من الأغراض المطلوبة في الشرع من حصول العلم؟

$٣\times٥=١٥$

السؤال السادس: عن ميمونة مولاية النبي صلى الله عليه وسلم قالت سئل النبي  
صلى الله عليه وسلم عن رجل قبل امرأته وهو صائم قال قد الطرا

(الف) ترجمة الحديث إلى الأردية وشكله؟  $٥+٥=١٠$

(ب) هذا الحديث معارض بماروى الله صلى الله عليه وسلم "كان يقبل وهو

صائم" عليك رفع العارض؟  $٣\times٥=١٥$



## درجة عاليه (برائے طلباء) سال دوم 2019ء

پانچواں پرچہ: سنن نسائی و ابن ماجہ  
قسم اول: سنن نسائی

سؤال نمبر 1: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَامَ أَغْرَى بِنِي قَبْلًا فِي الْمَسْجِدِ لِتَحَاوِلَهُ  
النَّاسُ لَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَعْوَةً وَاهْرِيقُوا عَلَى بَرْلَهْ ذَلِّوَا مِنْ مَاءٍ  
لَيَأْتِمَا بِعُضُّ مُبَتَّرِينَ وَلَمْ تَعْطُوا مُعَتَرِّينَ

(الف) شكل الحديث وترجمة إلى الأردية؟

(حدیث پر اعراب لگائیں اور اس کا اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) اشرح کلمات المخطوط علیہا شرح ابسطا حتی بعض مایلزم للعلماء

فی عصرنا؟

(خط کشیدہ عبارت کی جامع تشریح کریں حتیٰ کہ عصر حاضر کے علماء کو بھی کوئی پیغام مل جائے؟)

جواب: (الف) حدیث پر اعراب اور اس کا اردو میں ترجمہ:

نوٹ: اوپر اعراب حدیث پر لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: ایک اعرابی (دیہاتی) اٹھاہیں اس نے مسجد میں پیشتاب کر دیا، لوگ اس کی طرف بڑھے مگر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں منع کر دیا اور اس کے پیشتاب پر ایک ڈول پانی بہانے کا حکم دیا، پس بیٹھ کر آسمانی پیدا کرنے کے لیے پیدا کیے گئے ہو۔ نہ کہ دشواری کے لیے پیدا کیے گئے ہو۔

(ب) خط کشیدہ عبارت کی تشریح اور علماء عصر حاضر کے نام پیغام:

ایک اعرابی فیضان نبوت سے اکتاب علم اور اپنے ایمان کو محکم کرنے کی غرض سے مسجد نبوی شریف میں مجلس نبوی میں حاضر ہوا، ضرورت محسوس ہونے پر اپنی جگہ سے اٹھا اور مسجد کے ایک کونے میں پیشتاب کرنے کے لیے بینے گیا، صحابہ کرام نے اس کی اس حرکت کو بر امほوس کیا، اسے منع کرنے اور اس کی سر زنش کرنے کے لیے اس کی طرف بڑھے مگر رسول رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں منع کر دیا۔ اس کے پیشتاب کرنے پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اسے نہیں ڈالا۔ ہم آپ نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو حکم دیا کہ پیشتاب کی جگہ پاک کرنے کے لیے اس پر ایک ڈول پانی بہادیا جائے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو زمی کا برداشت اختیار کرنے کا درس دیا اور سخت گیری سے منع کیا۔

حدیث پاک میں ناپاک جگہ کو پاک کرنے کا طریقہ بتایا گیا ہے کہ اس جگہ پر بکثرت پانی بہادیا جائے۔ علاوہ ازیں ناپاک جگہ کو پاک کرنے کے تین طریقے ہیں:

(i) ناپاک مٹی خرچ کر دوسری جگہ پھینک دی جائے۔

(ii) ناپاک جگہ پر پاک مٹی ڈال دی جائے۔

(iii) دھوپ سے وہ جگہ خلک ہو جائے حتیٰ کہ وہاں سے نجاست وغیرہ کا اثر ختم ہو جائے۔

خط کشیدہ الفاظ میں عصر حاضر کے علماء کرام کے لیے یہ پیغام ہے ہر معاملہ میں سخت گیری سے ہرگز کام نہ لیا جائے بلکہ زمی و آسانی کا طریقہ اپنایا جائے تاکہ لوگوں میں محبت و عقیدت کا پہلو عالم ہو۔ سخت گیری کے نتائج اچھے برآمد نہیں ہوتے بلکہ اس سے نفرت پیدا ہوتی ہے۔ یہ طریقہ اختیار کرنا اخلاقیات

کے ترب، اصلاح عوام کے لیے مفید اور بخش کے لیے موثر ہے۔ بالخصوص بات بات پر شرک و کفر کا فتویٰ لگانے سے بھی احتراز کیا جائے۔

سوال نمبر 2: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا استاذت امرأة اخذكم الى المسجد فلا يمنعها

(الف) ترجم الحدیث الى الاردية و بین صیفۃ المخطوط علیہا؟

(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، نیز خط کشیدہ صیفۃ بیان کریں؟)

(ب) لم منعهن عمر بن الخطاب من المساجد مع قوله "فلا يمنعها" الا ان لم يحضرن في الحرميin مع منع عمر؟

جواب: (الف) حدیث کا ترجمہ:

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم میں سے کسی کی عورت مسجد میں جانے کی اجازت طلب کرے تو وہ اسے منع نہ کرے۔

خط کشیدہ صیفۃ:

لا یعنی: نیز میخواهد ذکر غائب فعل نہیاً معروف ثلاثی مجید صحیح از باب لعقل یتفقُ ہے، اس کا مطلب ہے کہ شوہر اپنی بیوی کو مسجد میں جانے سے منع نہ کرنے۔

(ب) حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی طرف سے ممانعت کی وجہ:

حضرت مدین اکبر رضی اللہ عنہ کے وصال پر طال کے بعد حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے دور میں معاشرہ میں حالات خراب ہو گئے تھے، کچھ اخلاقی و اتحصال کے واقعات بھی سامنے آچکے تھے، حالات کا جائزہ لیتے ہوئے خواتین کی عصمت کی حفاظت کے لیے آپ نے خواتین کو مسجد میں آنے سے منع کر دیا تھا۔ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے اس اندام سے فائی کی لمبہ پر قابو پالیا گیا۔

نماز کے لیے حریم شریفین میں خواتین کی حاضری کی وجہ:

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے خواتین کو مسجد میں آنے سے منع کر دیا تھا اور انہوں نے حکم چارنی رو دیا تھا کہ خواتین مسجد کی بجائے اپنے ٹھروں میں نماز ادا کیا کریں۔ دریافت طلب یہ بات ہے کہ جب آپ نے خواتین کو مسجد میں آنے سے منع کر دیا تھا پھر غصر حاضر میں خواتین نماز کے لیے حریم شریفین میں حاضر رکن ہوئی ہیں؟

آن کے لئے جوابات ہیں:

(ا) حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے خاص حالات کے پیش نظر خواتین کو مسجد میں آنے سے منع

کیا تھا کہ مستقل نمازوں پر۔

- (ii) عصر حاضر میں لوگوں کی کثرت کے سب خواتین کے لیے الگ انظام کرنا ممکن ہے۔
- (iii) حرم مکہ میں ایک نماز کا ثواب ایک لاکھ نمازوں کے برابر ہے جبکہ حرم نبوی میں ایک نماز کا ثواب پچاس ہزار نمازوں کا ہے، اس اجر عظیم سے خواتین کو محروم نہیں کیا جاسکتا۔

**سوال نمبر ۳:** ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرض صدقۃ الفطر علی الصغیر والکبیر والحر والعبد والذکر والانثی.....

(الف) ترجم الحدیث الی الاردية و من هو الذی یزدی صدقۃ الفطر من الصغیر والعبد والانثی؟

- (حدیث کا ترجمہ کریں، چھوٹے بچے، غلام اور بھی کا صدقہ نظر کون ادا کرے گا؟)
- (ب) بین مقدار صدقۃ الفطر من برو شعیر و تعریف الصاع و فی کیلو غرام؟
- (گندم، جواز کھجور میں سے صدقۃ فطر کی مقدار صاع اور کلوگرام کے حوالے سے بیان؟)

**جواب:** (الف) ترجمہ حدیث:

پیش کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چھوٹی اور بڑی اولاد، آزاد، غلام، بڑے اور بڑی پر صدقۃ فطر واجب قرار دیا۔

**چھوٹی اولاد اور غلام کی طرف سے صدقۃ فطر:**

ہر مسلمان صاحب نصاب یعنی گمراہ برآہ اپنے افراد خانہ بالخصوص چھوٹی اولاد اور غلام خواہ مسلم ہو یا غیر مسلم سب کی طرف سے صدقۃ فطر ادا کرے گا۔ چونکہ دو رعایتیں ہیں کہ ایک سب کی طرف سے صدقۃ فطر ادا کیا جائے گا۔

صدقۃ فطر واجب ہے، اس کا وقت عمر بھر ہے، جو شخص نماز عید الفطر سے قبل ادا نہ کر سکے وہ بعد میں بھی ادا کر سکتا ہے، نہ ادا کرنے سے ساقط نہیں ہو گا بلکہ برقرار ہے گا خواہ مسنون طریق نماز عید الفطر سے قبل ادا کرنا ہے۔

صدقۃ فطر مال پر نہیں بلکہ شخصیت پر واجب ہے، اس کے لیے صاحب نصاب ہونے کے علاوہ عید الفطر کی صبح کے وقت بقید حیات ہونا شرط ہے۔ اُرکوئی شخص اس وقت سے قبل مر گیا تو اس پر صدقۃ فطر واجب نہیں ہو گا اور جو بعد میں فوت ہوا اس پر صدقۃ فطر واجب رہے گا۔

صدقۃ فطر ہر مسلمان، آزاد، مالک نصاب پر واجب ہے جس کا نصاب ضروریات اصلیہ سے زائد ہو۔ اس کے لیے عاقل، بالغ اور مال ناہی بونا شرط نہیں ہے۔

الا بپ، داری دار، نابغہ بھائی اور دیگر رشتہ داروں کا نظر، اس کے ذمہ واجب نہیں ہے اور بغیر حکم و رضاہندی کے ادا بھی نہیں کر سکتا۔

(ب) صد ز نظر کی مقدار صاع اور کلوگرام میں:

صد ز نظر کی مقدار کے حوالے سے چند احکام حسب ذیل ہیں:

مقدمہ اس کا آہماً یا سونصف صاع، کبھی باقی یا جو اس کا آہماً یا ستو ایک صاع ہے۔

مقدمہ، جو کبھی، متعدد ہے جائیں تو ان کی قیمت کا اعتبار نہیں ہوگا مثلاً نصف صاع عمدہ جو جن کی قیمت ایک صاع جو کے برابر ہے یا چار مصاع کمرے گیہوں جو قیمت میں برابر ہے صاع گیہوں کے برابر ہیں یا نصف صاع کبھی دیں جو ایک صاع جو نصف صاع گیہوں کی قیمت کی ہوں، یہ سب ناجائز ہے۔

ان پاروں چیزوں کے علاوہ اگر کوئی چیز بلور نظر و دی ہو مثلاً چاول، جوار، باجہ وغیرہ تو قیمت کا اعتبار کیا جائے گا۔ لیکن وہ نصف صاع کندم یا ایک صاع جو کی قیمت کے برابر ہو۔

ایک صاع برابر ہے: ساڑھے چار بیر کے۔ ساڑھے چار بیر برابر ہے: ساڑھے چار کلوگرام کے۔

نصف صاع برابر ہے: سادو بیر کے۔ سادو بیر برابر ہے: سوادو کلوگرام کے۔

نوت: یہ تینی وزن نہیں ہے بلکہ اس میں تو لوں یا ماٹوں کی کمی و زیادتی کا ممکن موجود ہے۔

### ﴿تمثالی: سُنَّةِ أَبْنَاءِ جَهَنَّمَ﴾

بَالْيَرَبِّ نَحَّالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُؤْمِنَ الْقَوْيَ خَيْرٌ وَاحْبَبَ إِلَى اللهِ  
مِنَ الْعَزْمِ الْفَعِيفِ، وَلِيَ كُلُّ خَيْرٍ، اخْرُصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجِزْ فَانْ  
اصْبِكْ شَيْءًا لِلَا تَقْلِلْ لَوْ اَنِّي لَعْنَتْ كَذَا وَكَذَا لَكِنْ قَلْرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلْ فَانْ لَوْ تَفْتَحْ

عمل الشیطان

(الف) ترجم الحدیث الى الأردية و اذا وقع ما قدر فما الفالدة من الاعمال

الفالدة؟ اجب لى ضوء الحديث

(حدیث کا درود میں ترجیح کریں، جو مقدر کیا گیا ہے وہی واقع ہوگا تو اعمال صالح کرنے کا کیا فائدہ

ہے؟ محدث شافعی میں جواب دیں)

(ب) ارفع مراد النبی صلی اللہ علیہ وسلم من النص المخطوط عليه وما

العلام من العزم القوي والضعيف؟

(خدیجہ بنت سرہ کی حکایت سے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مراد کیا ہے؟ موسیٰ توی اور موسیٰ ضعیف کا کیا

مطلوب ہے؟)

### جواب: (الف) ترجمہ حدیث:

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ایک تندروست مومن اللہ تعالیٰ کے ہاں کمزور مومن سے زیادہ محترم ہے، ہر چیز میں بھلائی طلب کر جو تمھے نفع دے، اس میں رغبت کر اور اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کر اور دل نہ ہار۔ اگر تمھے کوئی مصیبۃ لاحق ہو تو یوں نہ کہہ اگر میں اس طرح کر لیتا بلکہ یہ کہہ جو اللہ تعالیٰ نے مقدر کر دیا اور جو اس نے چاہا، کیونکہ لفظ "اگر" شیطان کا کام شروع کر دیتا ہے۔

### اعمال صالحہ کرنے کا فائدہ:

دریافت طلب یہ بات ہے کہ جو کچھ منجاب اللہ مقدر ہو چکا ہے، وہی وقوع یہ ہوتا ہے تو پھر اعمال صالحہ انجام دینے کا کیا فائدہ ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اس مسئلہ کا تعلق عقیدہ تقدیر سے ہے، جس کا مطلب ہے کہ انسان جس طرح کرنے والا اللہ تعالیٰ نے اسی طرح لکھ دیا، یہ ہرگز نہیں ہے کہ جس طرح لکھ دیا گیا انسان اسی طرح کرتا ہے۔ نیز یہ بھی عیان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اچھے اور برے اعمال کے نتائج سے بھی آگاہ کر دیا، اس طرح عمل خیر کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی طرف کی جائے گی جبکہ عمل بد کی نسبت بندے کی طرف کی جائے گی۔ بندے اپنے اعمال کا خود ذمہ دار ہے، اگر اچھے کام کرنے کا تواجر و تواب پائے گا اور اعمال بد کے نتیجہ میں سزا بھی پائے گا۔ تاہم تقدیر کے بارے میں بحث کرنے سے بھی منع کیا گیا ہے، کیونکہ یہ چیز گراہی و بے دینی کا سبب بھی بن سکتی ہے۔

### (ب) خط کشیدہ عبارت کا مفہوم:

عقیدہ تقدیر کو پس پشت ذات ہوئے اور اپنی بے عملی و بے علمی کے نتیجہ میں انسان ایسا الہام کر لیتا ہے جو اس کے لیے باعث تشویش ہو، تو پھر وہ کہتا ہے کہ اگر میں اس کے بر عکس کام کر لیتا تو بہتر تھا، یہ بھی شیطانی دھوکہ ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی جانب سے اچھے اور برے راستے کے نتائج سے آگاہ کر دیا گیا پھر انسان کو اپنی عقل کے گھوڑے دوڑانے سے احتراز کرنا چاہیے، تواب "جیسا کرو گے ویسا بھرو گے" کے اصول کو پیش نظر رکھنا ہوگا۔

### مومن قوی وضعیف کا مفہوم:

زیر بحث حدیث کے آغاز میں مومن قوی کو اللہ تعالیٰ کے ہاں مومن ضعیف سے زیادہ محترم و معزز قرار دیا گیا ہے۔ دریافت طلب یہ بات ہے کہ مومن، مومن ہے خواہ قوی ہو یا ضعیف تو پھر قوی کو ترجیح کیوں دی گئی ہے بلکہ عقل تو اس کے بر عکس کا تقاضا کرتی ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں جسمانی قوت کے اعتبار سے قوی یا جسمانی کمزوری کے اعتبار سے ضعیف قرار دیا مقصود نہیں ہے بلکہ قوت سے مراد اعمال

صالحی کثرت ہے اور ضعف سے مراد اعمال صالحی کلت ہے۔ سید گی کی بات ہے جو اعمال صالحی کا خرگر ہو ہوا، یقیناً بدل اعمال یا بے عمل شخص سے زیادہ افضل و بہتر ہے۔

**سوال نمبر 5:** عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم من طلب العلم لیماری به السفهاء او  
لیاهی به العلماء او لیصرف وجهہ الناس الیہ فهو فی النار

(الف) انقل الحديث الى الاردية و اوضح مفهومه؟  
(حدیث کا اردو میں ترجمہ کریں، اور اس کا مفہوم واضح کریں؟)

(ب) اكتب خمسة من الاغراض المطلوبة في الشرع من حصول العلم  
(حصول علم کے پانچ اہم مقاصد بیان کریں؟)

**جواب: (الف) ترجمہ حدیث:**

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مตقول ہے کہ جس نے اس قصد سے علم حاصل کیا کہ وہ یہ تو فون سے  
حکما رکرے گا ایں علم کے سامنے اپنی بڑائی بیان کرے گا اور یا عوام کے دلوں کو اپنی طرف مائل کرے گا، تو  
وہ دوزخ میں جائے گا۔

**حدیث کا مفہوم:**

انسان اللہ تعالیٰ کی تخلیق و بنده ہے، اس کی تخلیق کا مقصد اللہ تعالیٰ کی اطاعت و عبادت کرنا ہے۔ پھر  
انسان کو چاہیے کہ ہر نیک عمل، عبادت و ریاضت اور قول و فعل میں اللہ تعالیٰ کی رضا کو پیش نظر رکھے۔ اس  
مقصد سے ہٹ کر جو بھی عمل صالح کرے گا وہ مردود و ناقابل ہے۔ حصول علم جیسے اہم فریضہ میں بھی یہی  
مقصد کا فرماور پیش نظر ہونا چاہیے، ورنہ اس علم کا کوئی فائدہ نہیں ہو گا مثلاً اگر حصول علم سے مقعد شہرت،  
مناظر و اور عیش و عشرت ہوتا ہے کاوش قابل مذمت و مردود ہو گی۔ اگر مقصد درس و تدریس، اصلاح عوام اور  
تصنیف و تالیف وغیرہ ہو تو یہ نہ صرف عبادت ہو گا بلکہ واریں کی فلاج و کامرانی کا ذریعہ ہو گا۔

**(ب) حصول علم کے پانچ مقاصد:**

علم دین کے حصول کی پانچ اہم اغراض و مقاصد درج ذیل ہیں:-

۱- عمل بالعلم: حصول علم کے ساتھ ساتھ عمل بھی شروع کر دیا جائے پھر تھیات بے عملی کا تصور بھی  
ذہن میں نہ آئے بلکہ دیکھنے والے بھی بعمل بن جائیں۔

۲- درس و تدریس: علوم اسلامیہ سے فراغت حاصل کرتے ہی اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے سلسلہ  
درس و تدریس شروع کرنا، اسے تطور پیش نہیں بلکہ بطور عبادت اپنانا۔

۳- تصنیف و تالیف: جہاں بالعلم کی غرض سے علم حاصل کرنا، پھر شب و روز سلسلہ تصنیف و تالیف

اختیار کرنا تو یہ عبادت عظیم سے کم نہیں ہوگا۔

۳۔ وعظ و تبلیغ: حصول علم کا مقصد علم کے ساتھ ساتھ وعظ و تبلیغ کے شعبہ کو اختیار کرنا ہو، تو یہ بھی ایک ممتاز غرض ہے، کیونکہ لوگ حصول دین کی طرف راغب ہوں گے۔

۴۔ اشاعت دین و علوم: بلاشبہ اکابر علماء و مشائخ کے آثار علیہ اور تصانیف تیقیٰ ورش ہے جس کی اشاعت و طباعت سے مدرسین، علماء، طلباء اور مصنفوں کے لیے سہولت میر ہوگی۔ اس طرح یہ سلسلہ بھی تجارت کے ساتھ ساتھ علمی ورش کی حفاظت کا ذریعہ ہے۔

**سوال نمبر 6:** عَنْ مَيْمُونَةَ مَوْلَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَتْ سَيِّدَةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ رَجُلٍ قَبْلَ امْرَأَتِهِ وَهُمَا صَائِمَانَ قَالَ فَذَلِكَ أَفْطَرًا

(الف) ترجم الحدیث الى الاردویہ و شکلہ؟

(حدیث پر اعراب لکائی اور اردو میں ترجمہ کریں؟)

(ب) هذا الحديث معارض بمعارض انه صلى الله عليه وسلم "كان يقبل وهو صائم" عليك رفع المعارض؟

(یہ حدیث دوسری روایت "کان یقبل وهو صائم" سے معارض ہے، آپ اس تعارض کا ارتقائے کریں؟)

**جواب: (الف) اعراب و ترجمہ حدیث:**

نوٹ: اعراب اور حدیث پر لگادیے گئے ہیں اور ترجمہ درج ذیل ہے:  
رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی باندی حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ مرد اپنی بیوی کا بوس لے جکہ دونوں روزہ دار ہوں تو کیا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب میں فرمایا: ان دونوں کا روزہ نوٹ گیا۔

**(ب) روایات میں تعارض کا ارتقائے:**

چہلی روایت سے حالت روزہ میں زوجین کے لیے بوس و کنار کی ممانعت جکہ دوسری روایت سے جواز ثابت ہوتا ہے، اس طرح دونوں روایات میں تعارض ہوا؟ اس کے دو جواب ہیں جو حسب ذیل ہیں:  
(۱) چہلی روایت حقیقت و ممانعت پر محول ہو جکہ دوسری روایت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیت پر محول ہو۔ لہذا تعارض نہ رہا۔

(۲) چہلی روایت سے مراد ایسے زوجین ہوں جو جوان ہونے کی وجہ سے اپنے جذبات پر قابو نہ پسکتے ہوں اور قبلہ (بوس و کنار) مباشرۃ فاحش (وثی) کا باعث بن جائے اور دوسری روایت سے نمایاں ہے

کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے بڑے کر جذبات پر قابو پانے والا کوئی نہیں ہو سکتا۔ اس کی تائید حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی اس روایت سے ہے جو سنابی داؤردیں مذکور ہے:

ان رجال ممال النبی صلی اللہ علیہ وسلم عن المباشرة للصائم فرخص له والاته

آخر لساله فنهاه فإذا الذی رخص له شیخ و اذا الذی نهاه شاب .

بیشک رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک شخص نے حالت روزہ میں مباشرۃ کی اجازت طلب کی تو آپ نے اسے اجازت دے دی اور ایک دوسرا شخص حاضر ہوا اس کے اجازت طلب کرنے پر آپ نے اسے منع کر دیا۔ پس وہ شخص جسے اجازت دی گئی وہ بوڑھا تھا اور جسے منع کیا گیا وہ نوجوان تھا۔“

یاد رہے اسکی روایت میں ”مباشرۃ“ سے مراد وہی نہیں ہے بلکہ مجازی معنی مراد ہے یعنی وہی کے علاوہ بوس و کنار اور اس وغیرہ کا انتقال حاصل کرنا۔



0300

11933

صالح

مکمل